
1 

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

O‘ZBEKISTON MILLIY UNIVERSITETI 

HUZURIDAGI PEDAGOG KADRLARNI 

QAYTA TAYYORLASH VA ULARNING 

    MALAKASINI OSHIRISH TARMOQ 

          (MINTAQAVIY) MARKAZI 

 

 

 

HOZIRGI ZAMON  

FALSAFASINING  

NAZARIY  

MASALALARI 
 

 

 

 

MODULI BO‘YICHA  

O‘QUV – USLUBIY 

    MAJMUA 

  2026 

 

 



2 

 

O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI 

OLIY TA’LIM FAN VA INNOVATSIYALAR VAZIRLIGI 

 

OLIY TA’LIM TIZIMI KADRLARINI QAYTA 

TAYYORLASH VA MALAKASINI OSHIRISH INSTITUTI 

 

O‘ZBEKISTON MILLIY UNIVERSITETI HUZURIDAGI PEDAGOG 

KADRLARINI QAYTA TAYYORLASH VA ULARNING MALAKASINI 

OSHIRISH TARMOQ (MINTAQAVIY) MARKAZI 

 

 

 

 

“HOZIRGI ZAMON FALSAFASINING NAZARIY 

MASALALARI”  

 

MODULI BOʻYICHA 

Oʻ Q U V –U S L U B I Y M A J M U A 

 
  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Toshkent – 2026 



3 

 

 

Mazkur modulning o‘quv-uslubiy majmuasi Oliy taʼlim, fan va 

innovatsiyalar vazirligining 2024-yil “27” dekabrdagi 485-sonli buyrug‘i bilan 

tasdiqlangan o‘quv reja va namunaviy dastur asosida tayyorlandi. 

tayyorlandi. 

 
 

 

 

 

 

 

Tuzuvchilar:  O‘zMU, “Fuqarolik jamiyati va huquq ta’limi” kafedrasi 

professori, f.f.d., B.T. To‘ychiyev, O‘zMU, “Falsafa va 

mantiq” kafedrasi dots.v.b., PhD- X.Toshov 

        

Taqrizchilar: f.f.d., prof. I.Saifnazarov – Toshkent davlat iqtisodiyot    

universiteti, 

f.f.d., prof. A.Muxtorov - TDIU, “Ijtimoiy fanlar” 

kafedrasi mudiri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O‘quv-uslubiy majmua Mirzo Ulug‘bek nomidagi O‘zbekiston Milliy universiteti  

Kengashining qarori bilan nashrga tavsiya qilingan  

(2025- yil “28” noyabrdagi 3-sonli bayonnoma). 



4 

 

 

 

MUNDARIJA 

I. ISHCHI DASTUR.......................................... Ошибка! Закладка не определена. 

II. MODULNI O‘QITISHDA FOYDALANILADIGAN INTREFAOL TA’LIM 

METODLARI .................................................. Ошибка! Закладка не определена.5 

III. NAZARIY MATERIALLAR .............................................................................. 19 

IV. AMALIY MASHG‘ULOT MATERIALLARI ................................................ 116 

V. KO'CHMA MASHG'ULOT 

MATERIALLARI......................................................................................................123 

 

VI. GLOSSARIY .......................................... .Ошибка! Закладка не определена.25 

VII. ADABIYOTLAR RO‘YXATI .............. Ошибка! Закладка не определена.40 

 

 

  



5 

 

I. ISHCHI DASTUR 

Kirish 

Ushbu dastur O‘zbekiston Respublikasining 2020-yil 23-sentabrda 

tasdiqlangan “Ta’lim to‘g‘risida” Qonuni, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 

2015-yil 12-iyundagi “Oliy ta’lim muassasalarining rahbar va pedagog kadrlarini 

qayta tayyorlash va malakasini oshirish tizimini yanada takomillashtirish to‘g‘risida” 

PF-4732-son, 2019-yil 27-avgustdagi “Oliy ta’lim muassasalari rahbar va pedagog 

kadrlarining uzluksiz malakasini oshirish tizimini joriy etish to‘g‘risida” PF-5789-

son, 2019-yil 8-oktabrdagi “O‘zbekiston Respublikasi oliy ta’lim tizimini                 

2030-yilgacha rivojlantirish konsepsiyasini tasdiqlash to‘g‘risida” PF-5847-son, 

2020-yil 29-oktabrdagi “Ilm-fanni 2030-yilgacha rivojlantirish konsepsiyasini 

tasdiqlash to‘g‘risida” PF-6097-son, 2022-yil 28-yanvardagi “2022-2026 yillarga 

mo‘ljallangan Yangi O‘zbekistonning taraqqiyot strategiyasi to‘g‘risida” PF-60-son, 

2023-yil 25-yanvardagi “Respublika ijro etuvchi hokimiyat organlari faoliyatini 

samarali yo‘lga qo‘yishga doir birinchi navbatdagi tashkiliy chora-tadbirlar 

to‘g‘risida” PF-14-son, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2023-yil                       

11-sentabrdagi ““O‘zbekiston — 2030” strategiyasi to‘g‘risida” PF-158-son 

Farmonlari, shuningdek, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2024-yil                  

21-iyundagi “Aholi va davlat xizmatchilarining korrupsiyaga qarshi kurashish 

sohasidagi bilimlarini uzluksiz oshirish tizimini joriy qilish chora-tadbirlari 

to‘g‘risida” PQ-228-son, O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2021-yil               

17-fevraldagi “Sun’iy intellekt texnologiyalarini jadal joriy etish uchun shart-

sharoitlar yaratish chora-tadbirlari to‘g‘risida” PQ-4996-son qarorlari va O‘zbekiston 

Respublikasi Vazirlar Mahkamasining “Oliy ta’lim muassasalari rahbar va pedagog 

kadrlarining malakasini oshirish tizimini yanada takomillashtirish bo‘yicha 

qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risida” 2019-yil 23-sentabrdagi 797-son hamda 

O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining “Oliy ta’lim tashkilotlari rahbar 

va pedagog kadrlarini qayta tayyorlash va malakasini oshirish tizimini samarali 

tashkil qilish chora-tadbirlari to‘g‘risida” 2024-yil 11-iyuldagi 415-son Qarorlarida 

belgilangan ustuvor vazifalar mazmunidan kelib chiqqan holda tuzilgan bo‘lib, u oliy 

ta’lim muassasalari pedagog kadrlarining kasb mahorati hamda innovatsion 

kompetentligini rivojlantirish, sohaga oid ilg‘or xorijiy tajribalar, yangi bilim va 

malakalarni o‘zlashtirish, shuningdek amaliyotga joriy etish ko‘nikmalarini 

takomillashtirishni maqsad qiladi. 

Dastur doirasida berilayotgan mavzular ta’lim sohasi bo‘yicha pedagog 

kadrlarni qayta tayyorlash va malakasini oshirish mazmuni, sifati va ularning 

tayyorgarligiga qo‘yiladigan umumiy malaka talablari va o‘quv rejalari asosida 

shakllantirilgan bo‘lib, uning mazmuni yangi O‘zbekistonning taraqqiyot strategiyasi 

va jamiyatning ma’naviy asoslarini  yoritib berish, oliy ta’limning normativ-huquqiy 

asoslari bo‘yicha ta’lim-tarbiya jarayonlarini tashkil etish, pedagogik faoliyatda 

raqamli kompetensiyalarni rivojlantirish, ilmiy-innovatsion faoliyat darajasini 

oshirish,  pedagogning kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirish, ta’lim sifatini 

ta’minlashda baholash metodikalaridan samarali foydalanish, hozirgi zamon 

falsafasining nazariy masalalarini o‘rganish, argumentlash nazariyasi va mantiqiy 



6 

 

tafakkurni rivojlantirish metodikasidan foydalanish bo‘yicha tegishli bilim, 

ko‘nikma, malaka va kompetensiyalarni rivojlantirishga yo‘naltirilgan.  

Qayta tayyorlash va malaka oshirish yo‘nalishining o‘ziga xos xususiyatlari 

hamda dolzarb masalalaridan kelib chiqqan holda dasturda tinglovchilarning 

mutaxassislik fanlar doirasidagi bilim, ko‘nikma, malaka hamda kompetensiyalariga 

qo‘yiladigan talablar takomillashtirilishi mumkin. 

 

Modulning maqsadi va vazifalari 

Oliy ta’lim muasasalari pedagog kadrlarini qayta tayyorlash va ularning 

malakasini oshirish kursining maqsadi pedagog kadrlarning innovatsion 

yondoshuvlar asosida o‘quv-tarbiyaviy jarayonlarni yuksak ilmiy-metodik darajada 

loyihalashtirish, sohadagi ilg‘or tajribalar, zamonaviy bilim va malakalarni 

o‘zlashtirish va amaliyotga joriy etishlari uchun zarur bo‘ladigan kasbiy bilim, 

ko‘nikma va malakalarini takomillashtirish, shuningdek ularning ijodiy faolligini 

rivojlantirishdan iborat 

Kursning vazifalariga quyidagilar kiradi: 

“Falsafa” yo‘nalishida pedagog kadrlarning kasbiy bilim, ko‘nikma, 

malakalarini takomillashtirish va rivojlantirish;  

- pedagoglarning ijodiy-innovatsion faollik darajasini oshirish; 

-pedagog kadrlar tomonidan zamonaviy axborot-kommunikatsiya 

texnologiyalari,  zamonaviy ta’lim va innovatsion texnologiyalar sohasidagi ilg‘or 

xorijiy tajribalarning o‘zlashtirilishini ta’minlash; 

 -o‘quv jarayonini tashkil etish va uning sifatini ta’minlash borasidagi ilg‘or 

xorijiy tajribalar, zamonaviy yondashuvlarni o‘zlashtirish;   

“Falsafa” yo‘nalishida qayta tayyorlash va malaka oshirish jarayonlarini fan va 

ishlab chiqarishdagi innovatsiyalar bilan o‘zaro integratsiyasini ta’minlash.  

Kurs yakunida tinglovchilarning bilim, ko‘nikma va malakalari hamda 

kompetensiyalariga qo‘yiladigan talablar: 

Qayta tayyorlash va malaka oshirish kursining o‘quv modullari bo‘yicha 

tinglovchilar quyidagi yangi bilim, ko‘nikma, malaka hamda kompetensiyalarga ega 

bo‘lishlari talab etiladi: 

 

Tinglovchi: 

• “Yangi O‘zbekiston” konsepsiyasi, uning mazmun mohiyati va asosiy 

tamoyillarini; 

• O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida inson va fuqaroning asosiy 

huquqlari, erkinliklari va burchlarini; 

• O‘zbekiston Respublikasining “Ilm-fan va ilmiy faoliyat to‘g‘risida” hamda 

“Innovatsion faoliyat to‘g‘risida” Qonunlarini; 

• O‘zbekiston Respublikasining zamonaviy konstitutsionalizmini; 

• aholi talablariga va xalqaro standartlarga to‘liq javob beradigan ta’lim, 

tibbiyot va ijtimoiy himoya tizimini tashkil qilishni; 

• “Yashil” va inklyuziv iqtisodiy o‘sish tamoyillariga asoslangan yuqori 

iqtisodiy o‘sish dasturlari va ularning amaliyotga tadbiq etish istiqbollarini; 



7 

 

• O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasida ma’muriy-hududiy va davlat 

tuzilishi masalalarini;  

• jamiyatning iqtisodiy negizlarini; 

•  “Xavfsiz va tinchliksevar davlat” tamoyiliga asoslangan siyosatni; 

• Oliy ta’lim sohasiga oid qonun hujjatlari va ularning mazmunini; 

• O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining oliy ta’lim tizimiga oid farmonlari, 

qarorlarini; 

• O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining oliy ta’lim tizimiga 

tegishli qarorlarini; 

• Oliy ta’lim, fan va innovatsiya vazirligining ta’lim jarayonlarini rejalashtirish 

va tashkil etishga oid buyruqlarini; 

• Davlat ta’lim standartlari, ta’lim yo‘nalishlari va magistratura 

mutaxassisliklarining  Malaka talablari, o‘quv rejalari, fan dasturlari va ularga 

qo‘yiladigan talablarni, o‘quv yuklamalarini rejalashtirish va ularning bajarilishini 

nazorat qilish usullarini; 

•  oliy ta’lim tizimida korrupsiya va korrupsiyaga oid huquqbuzarliklarga 

qarshi kurashish vazifalari, mazmun-mohiyati, yuzaga kelish sabablari, ijtimoiy-

huquqiy omillarini;  

• ta’lim jarayonini raqamli transformatsiyasini; 

• raqamli ta’lim resurslari va dasturiy mahsulotlarini; 

• raqamli ta’lim resursini pedagogik loyihalash texnologiyasini; 

• mediasavodxonlik va xavfsizlik asoslarini; 

• raqamli ta’lim resurslarini loyihalash uchun asosiy talablarni; 

• meta texnologiyalar tushunchasi, avzalliklari va kamchiliklarini; 

• zamonaviy ta’lim tizimida sun’iy intellekt (AI) ning ahamiyatini; 

• ta’limda sun’iy intellektningdan foydalanish istiqbollari va xavflarini; 

• bilimlarni sinash va baholashning aqlli tizimlarini; 

• jahonda oliy ta’lim rivojlanish tendensiyalari: umumiy trendlar va strategik 

yo‘nalishlarni; 

• zamonaviy ta’limning global trendlarini;  

• inson kapitalining iqtisodiy o‘sishning asosiy omili sifatida rivojlanishida 

ta’limning yoshdagi ahamiyatini; 

• oliy ta’limning zamonaviy integratsiyasi: global va mintaqaviy makonda 

raqobatchilikdagi ustuvorliklari, universitetlarning xalqaro va milliy reytingini; 

• xalqaro reyting turlari va ularning indikatorlarini; 

• zamonaviy universitet jamiyatning faol, ko‘pqirrali va samarali faoliyat 

yurituvchi instituti sifatidagi uchta yirik vazifalarini; 

• universitetlarning zamonaviy modellarini; 

• zamonaviy kelajak universitetlarning beshta asosiy modellarini; 

• tadbirkorlik universiteti faoliyatining muhim yo‘nalishlarini; 

• pedagogning kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirishning nazariy asoslarini; 

• innovatsion ta’lim muhiti sharoitida pedagogning kasbiy kompetensiyalarini 

rivojlantirish yo‘llarini; 

• kasbiy kompetensiyalarning mazmun va mohiyatini; 



8 

 

• kasbiy kompetensiyalar va ularning o‘ziga xos xususiyatlarini; 

• pedagogik texnikaning asosiy komponentlarini; 

• pedagogik texnikani shakllantirish yo‘llarini; 

• kasbiy kompetensiyalarni rivojlantirish jarayonini tashkil etishda innovatsion, 

akmeologik, aksiologik, kreativ, refleksiv, texnologik, kompetentli, psixologik, 

andragogik yondashuvlar va xalqaro tajribalar hamda ularning kasbiy 

kometensiyalarni rivojlantirishga ta’sirini; 

• kasbiy kompetetnsiyalarni rivojlantirish jarayonida pedagogik 

deontologiyaning roli, ahamiyatini;  

• kasbiy kompetensiyalarni rivojlantirishda uchraydigan to‘siqlarni yechishda, 

to‘g‘ri harakatlar qilishda pedagogning kompetentlik va kreativlik darajasi, 

pedagogik kvalimetriyasini; 

• Tinglovchilar kasbiy tayyorgarlik sifatini kompleks baholashning 

nazariyasini; 

• ta’lim sifatiga ta’sir etuvchi omillarni; 

• kredit-modul tizimida Tinglovchilarning bilimi, ko‘nikmasi, malakasi va 

kompetensiyalarini nazorat qilish va baholashning o‘ziga xos xususiyatlari, didaktik 

funksiyalarini;  

• baholash turlari,tamoyillari va mezonlarini;  

• neorealizm va lingvistik tahlilning maqsad va vazifalarini; 

• falsafiy bilimlar tizimida ontologiya masalalarini; 

• diniy qadriyatlarni; 

• ijtimoiy falsafa va uning zamonaviy konsepsiyalarini; 

• agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlarni; 

• ishonch- e’tiqodning tiplarini; 

• kommunikatsiyada haqiqat va yolg‘on dilemmasining mavjudlik sabablarini; 

• argumentlash va qadriyatlarni; 

• madaniy semiotik sistemalarning ko‘rinishlarini; 

• baholash va baholovchi mulohazalarni; 

• mantiq va argumentlashda haqiqat va yolg‘on tushunchalarini; 

• dalillarga tayangan holda fikr yuritish-ilmiy bilishning mantiqiy asosiligini 

bilishi kerak. 

 

Tinglovchi: 

• “O‘zbekiston-2030” strategiyasining mazmun-mohiyati va ahamiyatini 

yoritib berish; 

•  O‘zbekistonning xalqaro maydondagi siyosiy va iqtisodiy aloqalarini tahlil 

etish va baholash; 

•  yangi O‘zbekistonning ma’naviy va madaniy tiklanish dasturlari asoslarini 

o‘zlashtirish; 

• O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining Oliy ta’lim tizimiga 

tegishli qarorlari asosida ta’lim-tarbiya jarayonlarini tashkil etish; 

• xorijiy tajribalar asosida malaka talablari, o‘quv rejalari va fan dasturlarini 

takomillashtirish; 



9 

 

• korrupsiyaga qarshi kurashish ichki tizimining huquqiy asoslarini 

shakllantirishda xalqaro tajribaning ahamiyatini yoritib berish; 

• multimedia va infografika asosida interaktiv didaktik mayeriallar yaratish va 

bulut xizmatlarida saqlash; 

• masofiviy ta’lim platformalari uchun video kontent yaratish;  

• Internetda mualliflik huquqlarini himoya qilish usullaridan foydalanish; 

• raqamli ta’lim resurslari sifatini baholash; 

• pedagogik jarayonda sun’iy intellektning rolini tahlil qilish va ahamiyatini 

ochib berish; 

• ta’lim sohasida sun’iy intellektdan foydalanishning afzalliklari va 

kamchiliklarini aniqlash; 

•  OTMlarni reyting bo‘yicha ranjirlash; 

• jahon universitetlari reytingini tahlil etish va baholash; 

• universitetlarni mustaqil baholash yondashuvlarini aniqlashtirish; 

• tadbirkorlik universitetiga o‘tish uchun zarur bo‘ladigan o‘zgarishlarni 

aniqlash; 

• Universitet 1.0 dan Universitet 3.0 modeliga o‘tish borasidagi muammolarni 

aniqlash; 

• zamonaviy tadbirkorlik universiteti modeli tamoyillarini o‘zlashtirish; 

• pedagoglarning kreativ potensiali tushunchasi va mohiyatini ochib berish; 

• pedagoglar kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirishning innovatsion 

texnologiyalarini qo‘llash;  

• o‘qituvchi faoliyatida pedagogik texnikaning axamiyatini yoritib berish; 

• tinglovchilar diqqatini o‘ziga tortish usullaridan foydalanish;  

• kasbiy kompetentsiyalarni shakllantirish va rivojlantirish yo‘llarini tahlil 

etish;  

• kasbiy kompetensiyalarni rivojlantirish jarayonida uchraydigan to‘siqlar, 

qiyinchiliklar va ularni bartaraf etish; 

• Tinglovchilarning o‘quv auditoriyadagi faoliyatini baholash;     

• Tinglovchilarning kurs ishi, bitiruv malakaviy ishi, o‘quv-malakaviy amaliyot 

(mehnat faoliyati)ini nazorat qilish;  

• baholashning miqdor va sifat tahlilini amalga oshirish; 

• borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlilini amalga oshirish;  

• pragmatizim falsafasi va uning zamonaviy talqinini amalga oshirish; 

• madaniy semiotik sistema tushunchasini izohlash; 

• argumentlarning chinlik va maqbulligiga ko‘ra tasniflash; 

• O‘zbekistonda yangilanish konsepsiyasining ijtimoiy-falsafiy asoslaridan 

foydalanish; 

• madaniy semiotik sistemalarda argumentlashning  metodologik vazifasi va 

mohiyatini ochib berish; 

• axloqiy va diniy qadriyatlarni argumentlashda savol-javob texnikasidan 

foydalanish;  

• ijtimoiy ong va uning shakllarini tarkibiy-funksional mazmuni va mohiyatini 

o‘zlashtirish ko‘nikmalariga ega bo‘lishi lozim. 



10 

 

   

Tinglovchi:    

• O‘zbekiston Respublikasi Konstitutsiyasidagi asosiy o‘zgarishlarni tahlil 

qilish va ularning zarurligini muhokama etish; 

• O‘zbekiston Respublikasida ilm-fanni 2030-yilgacha rivojlantirish 

konsepsiyasining mazmun-mohiyati va ahamiyatini ochib berish;  

• mamlakatimizning raqamli va harbiy-tibbiy infratuzilmasini 

takomillashtirishga oid chora tadbirlar bilan ishlash; 

• davlat hokimiyatining tashkil etilishining konstitutsiyaviy asoslarini 

o‘zlashtirish;  

• Oliy ta’lim, fan va innovatsiya vazirligining ta’lim-tarbiya jarayonini tashkil 

etishga oid buyruqlari, Davlat ta’lim standartlari,  ta’lim yo‘nalishlarining va 

magistratura mutaxassisliklarining  malaka talablari, o‘quv rejalar va fan dasturlarini 

takomillashtirish; 

• o‘quv yuklamalarni rejalashtirish va ularning bajarilishini nazorat qilish; 

• meyoriy uslubiy hujjatlarni ishlab chiqish amaliyotini takomillashtirish 

mexanizmlarini tahlil etish; 

• korrupsiyaviy xavf-xatarlarni aniqlash, ularni majburiy baholash, korrupsiya 

xavfi yuqori hisoblangan lavozimlar ro‘yhatini shakllantirish, xavflar darajasini 

pasaytirish chora tadbirlarini amalga oshirish tartibidan samarali foydalanish; 

• an’anaviy va raqamli ta’limda pedagogik dizaynning xususiyatlarini ochib 

berish; 

• onlayn mashg‘ulotlarni tashkil etishda raqamli texnologiyalardan 

foydalanish; 

• mediasavodxonlik va xavfsizlik asoslarini o‘zlashtirish; 

• pedagogik faoliyatda raqamli kompetensiyalarni rivojlantirish;  

• raqamli ta’lim resurslaridan  foydalanish; 

• meta texnologiyalarni ta’limga samarali integratsiya qilish yo‘llaridan 

foydalanish; 

• ta’limdagi sun’iy intellektning xususiyatlarini muhokama qilish; 

• xalqaro reyting turlari va ularning indikatorlarining ahamiyatini ochib berish; 

• OTM reytingiga ta’sir etuvchi omillarni tahlil etish; 

• universitetlarning zamonaviy modellarini  o‘rganish;  

• OTM bitiruvchilari va xodimlari tomonidan texnologiyalar transferiga 

litsenziyalar oluvchi startaplarni shakllantirish va yaratish; 

•  professor-o‘qituvchilarning tadqiqotchi sifatidagi nashr faolligini 

rivojlantirish istiqbollarini tahlil etish; 

• innovatsion ta’lim muhiti sharoitida pedagogning kasbiy kompetensiyalarini 

rivojlantirish; 

• pedagog kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirish hususiyatlarini tahlil etish 

va baholash; 

• ijtimoiy va kasbiy tajribaga asoslangan intellektual mashqlarni ishlab chiqish;  

• o‘quv jarayoni ishtirokchilarini bir-birlari bilan tanishtirish, samimiy do‘stona 

munosabat va ijodiy muhitni yuzaga keltirish, tinglovchilarning ijodiy imkoniyati va 



11 

 

shaxsiy sifatlarini ochish, tinglovchilarning hamkorlikda ishlashlari uchun qulay 

sharoitni vujudga keltirish; 

• tinglovchilarning kasbiy kompetensiyalarini o‘rganish, tanishish; 

• kasbiy kompetetnsiyalarni rivojlantirish jarayonida pedagogik 

deontologiyaning roli, ahamiyatini ochib berish;  

• ta’lim sifatiga ta’sir etuvchi omillar (moddiy-texnik baza, professor-

o‘qituvchilarning salohiyati va o‘quv-metodik ta’minot)ni tahlil etish va baholash; 

• Tinglovchilarning o‘quv auditoriyadan tashqari faoliyatini baholash; 

• Tinglovchilarning o‘quv auditoriyadan tashqari faoliyatini baholashda  o‘quv 

topshiriqlari (reproduktiv, produktiv, qisman-izlanishli, kreativ (ijodiy) 

murakkablik)ni ishlab chiqish metodikasidan samarali foydalanish; 

• ilmiy bilish metodlari va ularning zamonaviy tasnifini amalga oshirish; 

• dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyatini o‘rganish; 

• diniy qadriyatlarni argumentlash va tahlil etish; 

• argumentlashda ishonchlilik va maqbullikni tadbiq etish; 

• yolg‘onning ikki ko‘rinishi va uni ajratish usullarini o‘zlashtirish; 

• pedagogik faoliyatda Tinglovchilarning ilmiy tadqiqotlarini tashkil etishda va 

ularni ma’naviy axloqiy tarbiyalashda argumentlash usullari va vositalarini qo‘llash; 

• axloqiy va diniy qadriyatlarni argumentlashda tadbiq etiladigan savol-javob 

texnikasi asoslarini o‘zlashtirish; 

• kundalik, maishiy hayotda argumentlashni qo‘llash; 

• argumentlash va ishonch-e’tiqodning shakllanish asoslarini yoritib berish 

malakalarigа ega bo‘lishi zarur. 

 

Tinglovchi: 

• 2030-yilgacha O‘zbekiston Respublikasining yashil iqtisodiyotga o‘tish va 

ekologik barqarorlikga erishish strategiyasi mohiyati bilan tanishish; 

• “Yashil” va inklyuziv iqtisodiy o‘sish tamoyillariga asoslangan yuqori 

iqtisodiy o‘sish dasturlarini amaliyotga tadbiq etish; 

• yoshlar ma’naviyatini oshirish bo‘yicha davlat dasturlari yuzasidan 

muhokama tashkil etish va ulardan samarali foydalanish; 

• O‘zbekiston Respublikasi Oliy ta’lim, fan va innovatsiya vazirligining 

buyruqlari asosida ta’lim-tarbiya jarayonlarini tashkil etish; 

• Davlat ta’lim standartlari, malaka talablari, o‘quv rejalar va fan dasturlar 

asosida fanning ishchi  dasturini ishlab chiqish amal qilish va ularni ijrosini 

ta’minlash; 

• oliy ta’lim tizimida manfaatlar to‘qnashuviga yo‘l qo‘yilganlik holatlarini 

aniqlash, manfaatlar to‘qnashuvi yuzaga kelishi mumkin bo‘lgan sohalarni oldini 

olish va bartaraf etish uchun chora-tadbirlar ishlab chiqish,  fuqarolarni ishga qabul 

qilish jarayonlarini nazoratga olinishini ta’minlash (nomzodlarni tekshirish tartibi), 

ushbu sohada qo‘llanishi lozim bo‘lgan xorij tajribasidan foydalanish; 

• raqamli ta’lim resurslari va dasturiy mahsulotlarini o‘quv jarayoniga faol 

tatbiq etilishini tashkil etish; 

• raqamli ta’lim resursini pedagogik loyihalash texnologiyasi asoslarini 



12 

 

o‘zlashtirish; 

• raqamli ta’lim muhitida pedagogik dizaynga oid innovatsiyalarni amaliyotga 

tatbiq etish;  

• meta texnologiyalarni tahlil qilish va ularning ta’limdagi ta’sirini ochib 

berish; 

• sun’iy intellektning asosiy xususiyatlarini asoslab berish; 

• universitetlarning xalqaro va milliy reytingini baholash; 

• OTMlarda talim, ilmiy va innovatsion faoliyatni rivojlantirish,  ilmiy tadqiqot 

natijalarni tijoratlashtirish yo‘llarini tahlil etish va amaliyotga tadbiq etish;  

• «Amaliyotchi professorlar» (PoP, Professor of Practice) modelini qo‘llash; 

• professor-o‘qituvchilarning tadqiqotchi sifatidagi nashr faolligini 

rivojlantirish istiqbollarini yoritib  berish; 

• pedagogning kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirishning nazariy asoslarini 

amaliyotga tadbiq etish; 

• pedagogning kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirishning pedagogik-

psixologik trayektoriyalarini ishlab chiqish; 

• kasbiy kompetensiyalarni rivojlantirish jarayonida  uchraydigan to‘siqlarning 

xilma-xilligi va o‘ziga xos xususiyatlari, sabablarini  amaliy tomonlarini yoritish, 

ularni yechish bosqichlarini guruh bilan birgalikda aniqlash; 

• Tinglovchilar kasbiy tayyorgarlik sifatini kompleks baholash; 

• Tinglovchilar kasbiy tayyorgarlik sifatini kompleks baholashning elektron 

monitoring tizimini yuritish;  

• Tinglovchilarning ta’limiy (o‘quv predmetlari), tarbiyaviy (ma’naviy-

ma’rifiy tadbirlar) va rivojlantiruvchi (ilmiy-tadqiqot ishi, start-up loyihalar) 

maqsadlarini baholash; 

• falsafiy argumentlashning o‘ziga xosligini asoslab berish; 

• tarkibiy funksional yondashuvning nazariy asoslarini amaliyotga tadbiq etish;  

• falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan o‘rnini baholash; 

• argumentlash nazariyasi va mantiqiy tafakkurni rivojlantirish metodikasidan 

foydalanish; 

• gnoseologik ta’limotlar va ularning zamonaviy tahlilini amalga oshirish; 

• ahloqiy qadriyatlar va ularni argumentlashning o‘ziga xosligini yoritib berish 

kompetensiyalariga ega bo‘lishi lozim. 

 

Modulni tashkil etish va o‘tkazish bo‘yicha tavsiyalar 

  Modulni o‘qitish ma’ruza va amaliy mashg‘ulotlar shaklida olib boriladi. 

-   Modulni o‘qitish jarayonida ta’limning zamonaviy metodlari, pedagogik 

texnologiyalar va axborot-kommunikatsiya texnologiyalari qo‘llanilishi nazarda 

tutilgan: 

- ma’ruza darslarida zamonaviy kompyuter texnologiyalari yordamida 

prezentatsion va elektron-didaktik texnologiyalardan; 

- o‘tkaziladigan amaliy mashg‘ulotlarda texnik vositalardan, ekspress-

so‘rovlar, test so‘rovlari, aqliy hujum, guruhli fikrlash, kichik guruhlar bilan ishlash, 

kollokvium o‘tkazish, va boshqa interaktiv ta’lim usullarini qo‘llash nazarda tutiladi. 



13 

 

Modulning o‘quv rejadagi boshqa modullar  

bilan bog‘liqligi va uzviyligi 

“Hozirgi zamon falsafasining nazariy masalalari” moduli mazmuni oʻquv 

rejadagi “Yangi Oʻzbekistonning taraqqiyot strategiyasi va jamiyatning maʼnaviy 

asoslari”, “Oliy ta’limning normativ huquqiy asoslari hamda tizimda korrupsiya va 

manfaatlar to‘qnashuvining oldini olish”, “Pedagogik faoliyatda raqamli 

kompetensiyalar”,“Ilmiy va innovatsion faoliyatni rivojlantirish”, “Pedagogning 

kasbiy kompetensiyalarini rivojlantirish” “Taʻlim sifatini taʼminlashda baholash 

metodikalari” ,“ Argumentlash nazariyasi va mantiqiy tafakkurni rivojlantirish 

metodikasi” mutaxassislik oʻquv modullari bilan uzviy bogʻlangan holda 

pedagoglarning taʼlim jarayonida kasbiy pedagogik tayyorgarlik darajasini oshirishga 

xizmat qiladi. 

Modulning oliy ta’limdagi o‘rni 

 Modulni o‘zlashtirish orqali tinglovchilar falsafiy fanlarni, jumladan mantiqni 

o‘qitish jarayonini tashkil etishning zamonaviy metodlarini va bu boradagi ilg‘or 

tajribalarni  o‘rganadilar, hozirgi zamon falsafasining nazariy masalalarining nazariy 

va amaliy jihatlarini uzviy bog‘lash, ularni  amalda qo‘llash va baholashga doir kasbiy 

kompetentlikka ega bo‘ladilar. 

“Hozirgi zamon falsafasining nazariy masalalari” moduli 

bo‘yicha soatlar taqsimoti 

№ 

 

Modul mavzulari 

 

Auditoriya uquv 

yuklamasi 

J
a
m

i 
 

jumladan 

N
a
za

ri
y

 

A
m

a
iy

 

m
a
sh

g
’

u
lo

t 

K
o
‘

ch
m

a
 

m
a
sh

g
‘

u
lo

t

i 

1. Falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan 

o‘rni. Sistema, element, struktura va funksiya falsafiy 

tushunchalar sifatida. 

4 2 2  6  

2. Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. 

Gnoseologik ta’limotlar va ularning zamonaviy tahlili. 
10 2  2  

3. Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va 

yechimlar. Pragmatizim falsafasi va uning zamonaviy 

talqini. 

4 2 2  6   

4. Analitik falsafaning vujudga kelishi. O‘zbekistonda 

yangilanish konsepsiyasining ijtimoiy-falsafiy asoslari. 
10  2 2  

 Jami: 28 8 8 12 

 

NAZARIY MASHG‘ULOTLAR MAZMUNI 

 1-mavzu. Falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan o‘rni. (2 soat) 

1.1.  Falsafiy bilimlar tizimida ontologiya masalalari.  

1.2.  Ijtimoiy falsafa va uning zamonaviy konsepsiyalari.  

1.3.  Tarkibiy funksional yondashuv.  



14 

 

2-mavzu: Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. (2 soat) 

2.1. Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. 

2.2. Falsafada ong masalasi. Ijtimoiy ong va uning shakllarini tarkibiy-

funksional mazmuni. 

2.3. Dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyati. 

3-mavzu: Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlar. (2 soat) 

3.1. Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlar. 

3.2. Fanda metod va metodologiya tushunchasi.  

3.3. Ilmiy bilish metodlari va ularning zamonaviy tasnifi. 

4-mavzu. Analitik falsafaning vujudga kelishi. (2 soat) 

4.1.  Neorealizm va lingvistik tahlilning maqsad va vazifalari. 

4.2.  Mantiqiy pozitivizm neopozitivizmning shakli sifatida 

4.3.  Analitik epistemologiya. 

 

AMALIY  MASHG‘ULOTLAR MAZMUNI 

 1-amaliy  mashg‘ulot: Sistema, element, struktura va funksiya falsafiy 

tushunchalar sifatida. (2 soat) 

 2-amaliy  mashg‘ulot: Gnoseologik ta’limotlar va ularning zamonaviy tahlili. 

(2 soat) 

3- amaliy  mashg‘ulot: Pragmatizim falsafasi va uning zamonaviy talqini.           

(2 soat) 

4-amaliy  mashg‘ulot: O‘zbekistonda yangilanish konsepsiyasining ijtimoiy-

falsafiy asoslari. (2 soat) 

KO‘CHMA MASHG‘ULOT MAZMUNI 

 

Ko‘chma mashg‘ulotlar “Falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan 

o‘rni” (6 soat) hamda “Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlar” 

(6 soat) mavzulari yuzasidan zamonaviy jihozlar hamda innovatsion texnologiyalarni 

qo‘llab faoliyat yuritayotgan ishlab chiqarish korxona va tashkilotlari, oliy ta’lim 

muassasalari, iqtisodiyot tarmoqlari, ilmiy-tadqiqot va loyiha-konstruktorlik 

muassasalarida olib boriladi.  

O‘QITISH SHAKLLARI 

Mazkur modul bo‘yicha quyidagi o‘qitish shakllaridan foydalaniladi: 

- ma’ruzalar, amaliy mashg‘ulotlar (ma’lumotlar va texnologiyalarni anglab 

olish, aqliy qiziqishni rivojlantirish, nazariy bilimlarni mustahkamlash); 

- davra suhbatlari (ko‘rilayotgan loyiha yechimlari bo‘yicha taklif berish 

qobiliyatini oshirish, eshitish, idrok qilish va mantiqiy xulosalar chiqarish); 

- bahs va munozaralar (loyihalar yechimi bo‘yicha dalillar va asosli 

argumentlarni taqdim qilish, eshitish va muammolar yechimini topish qobiliyatini 

rivojlantirish). 



15 

 

II. MODULNI O‘QITISHDA FOYDALANILADIGAN INTREFAOL 

TA’LIM METODLARI 

“KWHL” metodi 

Metodning maqsadi: Mazkur metod tinglovchilarni yangi axborotlar tizimini 

qabul qilishi va bilimlarni tizimlashtirishi uchun qo‘llaniladi, shuningdek, bu metod 

tinglovchilar uchun mavzu bo‘yicha qo‘yidagi jadvalda berilgan savollarga javob 

topish mashqi vazifasini belgilaydi. 

Izoh. KWHL: 

Know – nimalarni bilaman? 

Want – nimani bilishni xohlayman? 

How - qanday bilib olsam bo‘ladi? 

Learn - nimani o‘rganib oldim? 

“KWHL” metodi 

1. Nimalarni bilaman: 

-  

2. Nimalarni bilishni xohlayman, nimalarni 

bilishim kerak: 

3. Qanday qilib bilib va topib olaman: 

- 

4. Nimalarni bilib oldim: 

-  

“W1H” metodi 

Metodning maqsadi: Mazkur metod tinglovchilarni yangi axborotlar tizimini 

qabul qilishi  va bilimlarni tizimlashtirishi uchun qo‘llaniladi, shuningdek, bu metod 

tinglovchilar uchun mavzu bo‘yicha qo‘yidagi jadvalda berilgan oltita savollarga 

javob topish mashqi vazifasini belgilaydi. 

What? Nima? 

(ta’rifi, mazmuni, nima uchun ishlatiladi) 

 

Where? Qaerda (joylashgan, qaerdan olish 

mukin)? 

 

What kind?  Qanday? (parametrlari, turlari mavjud)  

When? Qachon? (ishlatiladi)  

Why? Nima uchun? 

(ishlatiladi) 

 

How? Qanday qilib? (yaratiladi, saqlanadi, 

to‘ldiriladi, tahrirlash mumkin) 

 

“SWOT-tahlil” metodi 

Metodning maqsadi: mavjud nazariy bilimlar va amaliy tajribalarni tahlil 

qilish, taqqoslash orqali muammoni hal etish yo‘llarni topishga, bilimlarni 

mustahkamlash, takrorlash, baholashga, mustaqil, tanqidiy fikrlashni, nostandart 



16 

 

tafakkurni shakllantirishga xizmat qiladi. 

 
2.1-rasm. 

“VEER” metodi 

Metodning maqsadi: Bu metod murakkab, ko‘ptarmoqli, mumkin qadar, 

muammoli xarakteridagi mavzularni o‘rganishga qaratilgan. Metodning mohiyati 

shundan iboratki, bunda mavzuning turli tarmoqlari bo‘yicha bir xil axborot beriladi 

va ayni paytda, ularning har biri alohida aspektlarda muhokama etiladi. Masalan, 

muammo ijobiy va salbiy tomonlari, afzallik, fazilat va kamchiliklari, foyda va 

zararlari bo‘yicha o‘rganiladi. Bu interfaol metod tanqidiy, tahliliy, aniq mantiqiy 

fikrlashni muvaffaqiyatli rivojlantirishga hamda o‘quvchilarning mustaqil g‘oyalari, 

fikrlarini yozma va og‘zaki shaklda tizimli bayon etish, himoya qilishga imkoniyat 

yaratadi. “Veer” metodidan ma’ruza mashg‘ulotlarida individual va juftliklardagi ish 

shaklida, amaliy va seminar mashg‘ulotlarida kichik guruhlardagi ish shaklida mavzu 

yuzasidan bilimlarni mustahkamlash, tahlili qilish va taqqoslash maqsadida 

foydalanish mumkin. 

 

 
2.2-rasm. 

• kuchli tomonlariS – (strength)

• zaif,kuchsiz tomonlariW – (weakness)

• imkoniyatlariO – (opportunity)

• xavflar
T – (threat)

Metodni amalga oshirish tartibi: 

trener-o‘qituvchi ishtirokchilarni 5-6 kishidan iborat kichik guruhlarga ajratadi; 

trening maqsadi, shartlari va tartibi bilan ishtirokchilarni tanishtirgach, har bir 
guruhga umumiy muammoni tahlil qilinishi zarur bo‘lgan qismlari tushirilgan 

tarqatma materiallarni tarqatadi; 

har bir guruh o‘ziga berilgan muammoni atroflicha tahlil qilib, o‘z mulohazalarini 
tavsiya etilayotgan sxema bo‘yicha tarqatmaga yozma bayon qiladi; 

navbatdagi bosqichda barcha guruhlaro‘z taqdimotlarini o‘tkazadilar. Shundan 
so‘ng, trener tomonidan tahlillar umumlashtiriladi, zaruriy axborotlr bilan to‘ldiriladi 

va mavzu yakunlanadi. 



17 

 

 
Muammoli savol  

1-usul 2-usul 3-usul 

afzalligi kamchiligi afzalligi kamchiligi afzalligi kamchiligi 

      

      

      

      

      

      

      

Xulosa: 

 

“Keys-stadi” metodi 

«Keys-stadi» - inglizcha so‘z bo‘lib, («case» – aniq vaziyat, hodisa, «stadi» – 

o‘rganmoq, tahlil qilmoq) aniq vaziyatlarni o‘rganish, tahlil qilish asosida o‘qitishni 

amalga oshirishga qaratilgan metod hisoblanadi. Mazkur metod dastlab 1921 yil 

Garvard universitetida amaliy vaziyatlardan iqtisodiy boshqaruv fanlarini o‘rganishda 

foydalanish tartibida qo‘llanilgan. Keysda ochiq axborotlardan yoki aniq voqea-

hodisadan vaziyat sifatida tahlil uchun foydalanish mumkin. 

“Keys metodi” ni amalga oshirish bosqichlari 

Ish bosqichlari Faoliyat shakli va mazmuni 

1-bosqich: Keys va uning axborot ta’minoti 

bilan tanishtirish 

✓ yakka tartibdagi audio-vizual ish; 

✓ keys bilan tanishish (matnli, audio yoki media shaklda); 

✓ axborotni umumlashtirish; 

✓ axborot tahlili; 

✓ muammolarni aniqlash 

2-bosqich: Keysni aniqlashtirish va o‘quv 

topshirig‘ni belgilash 

✓ individual va guruhda ishlash; 

✓ muammolarni dolzarblik ierarxiyasini aniqlash; 

✓ asosiy muammoli vaziyatni belgilash 

3-bosqich: Keysdagi asosiy muammoni 

tahlil etish orqali o‘quv topshirig‘ining 

yechimini izlash, hal etish yo‘llarini ishlab 

chiqish 

✓ individual va guruhda ishlash; 

✓ muqobil yechim yo‘llarini ishlab chiqish; 

✓ har bir yechimning imkoniyatlari va to‘siqlarni tahlil qilish; 

✓ muqobil yechimlarni tanlash 

4-bosqich: Keys yechimini shakllantirish 

va asoslash, taqdimot.  

✓ yakka va guruhda ishlash; 

✓ muqobil variantlarni amalda qo‘llash imkoniyatlarini 

asoslash; 

✓ ijodiy-loyiha taqdimotini tayyorlash; 

✓ yakuniy xulosa va vaziyat yechimining amaliy aspektlarini 

yoritish 

“Assesment” metodi 

Metodning maqsadi: mazkur metod ta’lim oluvchilarning bilim darajasini 

baholash, nazorat qilish, o‘zlashtirish ko‘rsatkichi va amaliy ko‘nikmalarini 



18 

 

tekshirishga yo‘naltirilgan. Mazkur texnika orqali ta’lim oluvchilarning bilish 

faoliyati turli yo‘nalishlar (test, amaliy ko‘nikmalar, muammoli vaziyatlar mashqi, 

qiyosiy tahlil, simptomlarni aniqlash) bo‘yicha tashhis qilinadi va baholanadi. 

Metodni amalga oshirish tartibi: 

“Assesment”lardan ma’ruza mashg‘ulotlarida Tinglovchilarning yoki 

qatnashchilarning mavjud bilim darajasini o‘rganishda, yangi ma’lumotlarni bayon 

qilishda, seminar, amaliy mashg‘ulotlarda esa mavzu yoki ma’lumotlarni 

o‘zlashtirish darajasini baholash, shuningdek, o‘z-o‘zini baholash maqsadida 

individual shaklda foydalanish tavsiya etiladi. Shuningdek, o‘qituvchining ijodiy 

yondashuvi hamda o‘quv maqsadlaridan kelib chiqib, assesmentga qo‘shimcha 

topshiriqlarni kiritish mumkin. 

Har bir katakdagi to‘g‘ri javob 5 ball yoki 1-5 balgacha baholanishi mumkin. 

 
2.3-rasm. 

“Insert” metodi 

Metodni amalga oshirish tartibi: 

➢ o‘qituvchi mashg‘ulotga qadar mavzuning asosiy tushunchalari mazmuni 

yoritilgan matnni tarqatma yoki taqdimot ko‘rinishida tayyorlaydi; 

➢ yangi mavzu mohiyatini yorituvchi matn ta’lim oluvchilarga tarqatiladi yoki 

taqdimot ko‘rinishida namoyish etiladi; 

➢ ta’lim oluvchilar individual tarzda matn bilan tanishib chiqib, o‘z shaxsiy 

qarashlarini maxsus belgilar orqali ifodalaydilar. Matn bilan ishlashda 

Tinglovchilar yoki qatnashchilarga quyidagi maxsus belgilardan foydalanish 

tavsiya etiladi: 

 
Belgilar Matn 

“V” – tanish ma’lumot.  

“?” – mazkur ma’lumotni tushunmadim, izoh kerak.  

“+” bu ma’lumot men uchun yangilik.  

“– ” bu fikr yoki mazkur ma’lumotga qarshiman?  

 

Belgilangan vaqt yakunlangach, ta’lim oluvchilar uchun notanish va tushunarsiz 

bo‘lgan ma’lumotlar o‘qituvchi tomonidan tahlil qilinib, izohlanadi, ularning 

mohiyati to‘liq yoritiladi. Savollarga javob beriladi va mashg‘ulot yakunlanadi. 

Test Muammoli vaziyat 

Tushuncha tahlili 
(simptom) 

Amaliy vazifa 



19 

 

III.NAZARIY MASHG‘ULOTLAR MAZMUNI 
 

1-mavzu. Falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan o‘rni. (2 soat) 

Reja: 

1.1. Falsafiy bilimlar tizimida ontologiya masalalari.  

1.2. Ijtimoiy falsafa va uning zamonaviy konsepsiyalari.  

1.3. Tarkibiy funksional yondashuv.  

1.1.   Falsafiy bilimlar tizimida ontologiya masalalari 

Falsafa fanining borliq haqidagi masalalarni o‘rganuvchi qismi ontologiya deb 

ataladi. Ontologiya so‘zi yunoncha ontos (mavjudlik) va logos (ta’limot) so‘zlarining 

birikmasidan tashkil topgan bo‘lib, «mavjudlik haqidagi ta’limot», ya’ni borliq 

haqidagi fan ma’nosini ifodalaydi. 

Bu atama fan tarixida birinchi bor 1513 yil R.Gokleniusning «Falsafa 

lug‘ati»da, so‘ngra, X.Volf (1679 -1754)ning falsafaga oid darsligida qo‘llanilgan 

bo‘lsada, ulardan ilgari qadimgi yunon faylasuflari ham ontologiyaning mazmunini 

ifodalovchi turli fikrlarni ilgari surishgan. Ular ontologiyani «haqiqiy borliqni 

nohaqiqiy borliqdan ajratib oluvchi borliq haqidagi ta’limotdir» deb 

hisoblashgan. Eley maktabi namoyondalari esa ontologiyani mangu, o‘zgarmas, 

yagona, sof borliq haqidagi ta’limot deb hisoblashgan. Milet va Ioniya 

maktabi vakillari esa dastlabki borliqning sifatiy talqini haqida bosh qotirishgan. 

Ulardan borliqning boshlanishida yotuvchi bunday 

asosni Empedokl «stixiya», Demokrit «atomlar», Anaksimandr «apeyron», Anaksag

or «urug‘» deb atagan. Aflotun esa g‘oyalar ontologiyasini yaratgan. G‘oyalar 

ontologiyasi aql bilan erishiladigan mohiyatlar ierarxiyasini tashkil etib, uning yuqori 

nuqtasida Farovonlik g‘oyasi, undan keyin beto‘xtov oquvchi xilma-xil hissiy 

dunyoni aks ettiruvchi ideal namunalar, sonlar, geometrik shakllar 

yotadi. Arastu fikricha umumiylik ayrim holda yakka narsalardan chetda mavjud 

emas. Biz olamda ayrim narsalarga duch kelamiz va ulardagi bir-biriga o‘xshash 

jihatlarni umumlashtirib, abstrakt va ideal obraz hosil qilamiz. SHu tariqa Arastu 

empirizm ontologtyasini yaratdi. 

Markaziy Osiyo Yaqin va O‘rta sharqida IX-X asrlarda ijod qilgan Al-Kindiy, 

Zakariyo Roziy, Forobiy, Ibn Sino singari mutafakkirlar yunon faylasuflaridan farqli 

ravishda ontologik ta’limotni butunlay yangicha bosqichga ko‘tarishdi. Masalan, 

Forobiy ontologiyaga yagona borliqning mohiyatini ochib beruvchi talimot sifatida 

yondashgan. 

O‘rta asrlar g‘arb falsafasida esa ontologiya teologiya bilan chambarchas 

bog‘lab tushuntiriladi. Bu davrda absolyut borliq xudo bilan, «sof» mohiyatlar 

ierarxiyasi bilan, «yaratilgan» borliq esa moddiy tabiat bilan aynanlashtirib talqin 

etilgan. Sxolastik falsafada ontologiya substansial va aksidensial, aktual va potensial, 



20 

 

zaruriy va tasodifiy, ehtimoldagi va imkoniyatdagi borliq darajalarini ifodalovchi 

ta’limot sifatida qaralgan. Bu davrda borliq konsepsiyalari nominalizm, realizm va 

konseptualizm namoyondalarining universaliylarning ontologik mohiyatiga 

munosabati tarzida namoyon bo‘ladi. 

Sharq falsafasida ontologiya ko‘proq ilohiy borliqning mohiyatini, xudoning 

mohiyatini aks ettiruvchi ta’limot tarzida, sharq panteistik falsafasida esa vahdatu 

mavjud va vahdatu vujud ko‘rinishidagi ta’limotlar shaklida vujudga kelgan. 

Xullas, borliq haqidagi muammo falsafada tarixan markaziy o‘rin egallaydi. Falsafa 

o‘rganadigan qaysi bir masalani olmaylik, u borliq muammosi bilan bog‘liq 

ekanligini ko‘ramiz. Haqiqatdan ham, borliq, unga munosabat masalasi falsafiy 

qarashlarda muhim ahamiyatga egadir, chunki, borliq muammosi falsafadagi har 

qanday dunyoqarash gnoseologik va metodologik muammolarning asosi hisoblanadi. 

Borliqning o‘zi nima? Bu savolga javob berish uchun borliqning inson va 

insonlar hayoti bilan bog‘liq ildizlariga nazar tashlashga to‘g‘ri keladi. Kishilar 

qadimdan o‘zlarini qurshab turgan tabiat va jamiyat, inson va insoniyat haqida o‘ylar 

ekan, atrofida sodir bo‘lib turgan narsalar va hodisalarni, o‘zgarishlarni kuzatishgan. 

Ba’zi narsalar hozir mavjud, keyinchalik esa yo‘qolib ketadi, kecha yo‘q bo‘lgan 

ba’zi narsalar esa bugun paydo bo‘ladi. Shular asosida kishilarda mavjudlik va 

yo‘qlik haqida tasavvurlar, qarashlar vujudga kelgan. 

Kishilar o‘zlarining ham dunyoga kelishi (tug‘ilishi), yashashi va nihoyat vafot 

etishi (o‘lishi), «yo‘qlikka aylanishi» haqida o‘ylay boshlashadi. Shu asosda 

kishilarning «bu dunyo» va «u dunyo» (narigi dunyo), ya’ni odamning vafotidan 

so‘ng uning ruhi ko‘chib o‘tadigan «dunyolar» haqidagi tasavvurlari paydo bo‘lgan. 

Kishilar o‘zlarining kundalik tajribalari asosida atrofidagi dunyoning hozir 

mavjudligi, o‘zlari tug‘ilmasdan ilgari ham mavjud bo‘lganligiga va keyinchalik ham 

mavjud bo‘lib qolishiga ishonishgan. Shu tarzda ularda «borliq» va «yo‘qlik» haqida 

tasavvurlar shakllangan. 

Borliq turli konsepsiyalarda turlicha talqin etiladi. Ayrim tadqiqotchilar uni 

muayyan moddiy jism, moddiy borliq sifatida tushuntirishadi, boshqalar esa uni 

g‘oyaviy, ma’naviy, ruhiy, ilohiy mohiyat shaklida tushunishadi. Abu Nasr Forobiy 

yagona borliqni 6 bosqichdan iborat deb hisoblagan: 1-ilk sabab (sababi-avval) - 

xudo; 2-sabab - (sababi- soniy) - samoviy jismlar borlig‘i; 3-sabab - faol aql (al-aql 

al-faol); 4-sabab - jon (an-nafs); 5-sabab - shakl (as-surat); 6-sabab - modda (al-

modda). Bu bosqichlar bir-biri bilan sababiy bog‘langan bo‘lib, ular barcha 

mavjudlikning boshlang‘ichi hisoblanadi. 

Borliq tushunchasi atrofida faylasuflar har doim keskin munozaralar, 

tortishuvlar, bahslar olib borishgan va bu bahslar haligacha davom etmoqda. Xullas, 

«borliq» falsafadagi eng umumiy tushunchadir. Borliqqa aksil tushuncha sifatida 

«yo‘qlik» tushunchasini ishlatishadi. Yo‘qlik hech nimani, ya’ni nazarda tutilgan 

joyda hech nima mavjud emasligini anglatadi. 



21 

 

Borliq ilgari mavjud bo‘lgan, hozir mavjud va kelajakda mavjud 

bo‘ladigan ob’ektiv hamda sub’ektiv reallikni ham o‘ziga qamrab oladi. Ya’ni tabiat, 

inson, fikrlar, g‘oyalar, jamiyat hammasi turli shakllarda mavjuddir. Ularning 

barchasi mavjud bo‘lganligi uchun ham yaxlit yagona borliqni tashkil etadi. 

Ko‘pincha borliqni inson ongidan tashqarida va unga bog‘liq bo‘lmagan 

holda mavjud bo‘lgan reallikni ifodalovchi falsafiy kategoriya sifatida 

ta’riflashadi. Bunday ta’rifning kamchiligi shundaki, bu ta’rifda borliq ob’ektiv 

reallik tushunchasi bilan aynanlashib qolgan. 

Aslida esa borliq kategoriyasi umumiylashgan abstraksiya bo‘lib mavjudlik 

belgisi bo‘yicha turli xil hodisalar, predmetlar va jarayonlarni o‘zida 

birlashtiradi. Tabiiy ob’ektlar, ularning xossalari, aloqadorliklari va munosabatlari, 

kishilar jamoasi va ayrim odamlar, ijtimoiy tashkilotlar, inson ongining holati va 

boshqalar ham borliq tushunchasiga kiradi. Borliq nafaqat predmetlarni, jismlarni, 

ob’ektiv reallikni, balki, ma’naviy hodisalarni, ruhiyatni, ong va tasavvurni, sub’ektiv 

reallikni ham o‘ziga qamrab oladi. 

Borliqning asosiy sohalariga tabiat, jamiyat va ong kiradi. Bu sohalar uchun umumiy 

jihat - ularning mavjudligidadir. A.G.Spirkin shunday yozadi «Barcha mavjud 

narsalar borliqqa mansubdir. Ularga moddiy jismlar ham, barcha (fizik, ximik, 

geologik, biologik, ijtimoiy, psixologik, ma’naviy) jarayonlar ham, ularning 

xossalari, aloqalari va munosabatlari ham kiradi. U chyqur hayolotning mevasi 

bo‘lgan ertak va afsonalar, hatto bemorning xayolidagi alahsirashlar ham, borliqning 

qismi bo‘lgan ma’naviy reallik sifatida mavjuddir». Shunday qilib «ruh va materiya, 

hech bo‘lmaganda mavjudlik sifatida umumiylikka egadir» (I.Ditsgen). Shubhasiz, 

ular bir--birlaridan farq ham qilishadi. Agar moddiylik va ma’naviylikni bir-biriga 

taqqoslasak, moddiylik sub’ektdan mustaqil ravishda, ma’naviylik esa unga bog‘liq 

ravishda mavjud bo‘ladi. Shunday qilib, borliq mohiyat jihatidan moddiy 

borliq va ma’naviy borliqqa bo‘linadi. 

Falsafaga oid bir darslikda haqli ravishda shunday deb yozilgan: «Borliq - bu 

tushunishni talab qiladigan va tushunish asosida yuzaga chiqadigan, shakllanadigan 

narsa. Borliq - bu predmetlarning ko‘rinishi yoki shakllaridan biri emas, predmetlar 

sinfining umumiy tushunchasi ham emas, borliq - bu mavjudlikning borlig‘idir. 

Borliq - bu borliqni anglashda nima kutilayotgan va tushunilayotgan bo‘lsa, o‘shanig 

o‘zidir». Bu ta’rifdan, borliqqa qaysi jihatdan yondashsak - u o‘sha xususiyatni o‘zida 

mujassamlashtiradi, nimaiki voqiy bo‘lsa, borliq ularning hammasini o‘ziga qamrab 

oladi, degan ma’no kelib chiqadi. Shu jihatdan tadqiqotchilar borliqni turli shakllarga 

bo‘lib o‘rganishadi. 

Borliqni shakllarga ajratishda uning asosida, mohiyatida nimalar yotishiga 

e’tibor qaratish lozim. Shu tariqa falsafada substansiya kategoriyasi shakllangan. 

Substansiya (lotin. substantia - mohiyat, asosida yotuvchi nimadir) muayyan 



22 

 

narsalar, voqealar, hodisalar va jarayonlar xilma-xilligining ichki birligida namoyon 

bo‘luvchi mohiyat. 

Substansiya deyilganda falsafada dastlabki paytlarda borliq, tabiat, jamiyat, 

inson va dunyodagi barcha narsa va hodisalarning asosida yotuvchi moddiy yoki 

ruhiy mohiyat ang-langan. O‘rta asr Sharq falsafasi namoyandalari al-Kindiy, 

Zakariyo Roziy, Forobiy, Ibn Sino, Ibn Rushd asarlarida substansiya deb hamma 

narsaning moddiy yoki ma’naviy asosi, mohiyati tushunilgan. Substansiyaga qarama-

qarshi tushuncha «aksidensiya» deb atalgan. Aksidensiya (lot. accidentia - o‘tkinchi, 

tasodifiy) narsa va hodisalarning o‘tkinchi sifatlarini ifodalaydi. Forobiyning 

yozishicha, «olamda substansiya va aksidensiya hamda ularni yaratuvchi marhamatli 

ijodkordan boshqa hech narsa yo‘qdir»; «Aksidensiyani sezgilar oqrali his etish 

mumkin, substansiyani esa faqat aql anglab etadi»; «Masalan, olma - substansiya 

bo‘lsa, uning qizilligi esa aksidensiyadir». Substansiyani talqin etishda falsafada ikki 

xil - ontologik va gnoseologik yo‘nalish bor. Ontologik yo‘nalish bo‘yicha F.Bekon 

substansiya borliqning eng tub asosida yotadi deb hisoblagan va substansiyani 

muayyan narsalarning shakli bilan aynanlashtirgan. R.Dekart borliqning asosida ikki 

xil mustaqil substansiya: moddiy va ma’naviy substansiya yotadi deydi. Moddiy 

substansiya borliqning ko‘lami bilan, ma’naviy substansiya esa tafakkur bilan 

belgilanadi. B.Spinoza esa tafakkur va ko‘lam - ikki xil mustaqil substansiya emas, 

balki yagona substansiyaning ikki xil atributidir (atribut - ajralmas xususiyati degani). 

G.Leybnitsning fikricha, olamning asosida ko‘plab mustaqil substansiyalar 

(monadalar) yotadi. 

Gnoseologik yo‘nalish bo‘yicha, substansiya olamning asosida yotuvchi shartli 

g‘oyalardan iboratdir (J.Lokk). J.Berkli esa ham moddiy, ham ma’naviy 

substansiyaning mavjudligini inkor etgan va u substansiya deb dunyoni idrok 

qilishning gipotetik assotsiatsiyasini anglagan. I.Kantning nuqtai nazaricha, «u 

shunday bir doimiy narsaki, faqat unga nisbatangina hamma vaqtinchalik, o‘tkinchi 

hodisalarni aniqlash mumkin». Xegel «absolyut g‘oya», «absolyut ruh»ni substansiya 

deb qarab, uni narsalarning muhim, o‘zgaruvchan, rivojlanuvchi tomonlarining 

yaxlitligidir, deb hisoblaydi. Ba’zi bir hozirgi zamon falsafiy konsepsiyalarida 

substansiya kategoriyasiga nisbatan salbiy munosabatlarni kuzatish mumkin. 

Masalan, neopozitivistlar substansiya odamlarning dunyo to‘g‘risidagi tasavvurlarini 

qo‘pollashtiradi, deb hisoblashadi. Ularning fikricha, bu kategoriya borliqning 

mohiyatini sodda va jaydari ko‘rinishda tushunish natijasida paydo bo‘lgan. 

Olamning tuzilishini tushunish yana bir tushuncha «substrat» kategoriyasi bilan 

ham bog‘langandir. Substrat (lot. substratun - asos, to‘shama, taglik) narsa va 

hodisalarning umumiy moddiy asosi; nisbatan oddiy va sifat jihatdan elementar 

bo‘lgan moddiy yoki g‘oyaviy tuzilmalar majmuasi. Ayrim falsafiy konsepsiyalarda 

substrat deb dunyoni tashkil etuvchi mutlaq elementar va bo‘linmas asoslar 

tushunilgan. Masalan, qadimgi Hind falsafasida olamning asosida to‘rtta bo‘linmas 



23 

 

unsur - suv, havo, tuproq va olov yotadi deb ta’lim beriladi. Bunday qarash Markaziy 

Osiyoda yaratilgan «Avesto» da ham uchraydi. Qadimgi Yunon falsafasida Levkipp, 

Demokrit, Epikur, Lukretsiy fikricha, dunyo atomlar va bo‘shliqdan tashkil topgan, 

Anaksimandr - apeyrondan, Aflotun - g‘oya, ruhdan, Fales - suvdan, Geraklit - 

olovdan iborat deb ta’lim bergan. Forobiyning yozishicha, qadimgi yunon faylasuflari 

har qanday narsa qandaydir bir substratdan tashkil topganligini uqtirish bilan bir 

qatorda, uning absolyut va o‘zgarmasligini ta’kidlashgan. Xullas, har qanday 

ob’ektning nimalardan tashkil topganligi, sistemaning asosida shu sistemani tashkil 

etuvchi asosni axtarish - substratni axtarishdir. Masalan, RNK, DNK va oqsillar 

biologik organizmlar uchun substrat bo‘lsa, EHMlarning asosida axborotlar 

almashuvi jarayoni substrat bo‘lib keladi. Borliqning asosida yotuvchi birlamchi 

mohiyatni axtarish - substansial yondashuv bo‘lsa, har qanday sistemaning, umuman 

borliqning nimalardan bunyod qilinganligini, tarkib topgan-ligini, tashkil 

topganligini, «qurilganligini» axtarish substrakt yondashuvdir. 

Har ikkala yondashuvda ham birmuncha biryoqlamalik, voqelikni substansiya 

yoki substratga bog‘lab qo‘yish, uning murakkabligi va xilma-xilligini e’tibordan 

chetlashtirish ko‘zga tashlanadi. Aslida borliqqa yanada kengroq, umumiyroq nuqtai 

nazardan yondashish maqsadga muvofiqdir. Bunday yondashish borliqni yo‘qlik, 

ya’ni «hech nima» orqali ifodalash bilan bog‘langandir. 

Borliq tushunchasiga qarama-qarshi tushuncha - bu yo‘qlikdir. Agar borliq 

tushunchasi nimaningdir mavjudligini ifodalasa, yo‘qlik tushunchasi esa o‘sha joyda 

nimaningdir mavjud emasligini anglatib, «nima»ning aksi bo‘lgan «hech nima»ni aks 

ettiradi. Borliq, yuqorida qayd etganimizdek, absolyut mazmunga ega bo‘lib, 

muayyan (konkret) narsalar shaklida va nisbatan muayyan sifatiy holda mavjud 

bo‘lgan yaxlit ob’ektiv va sub’ektiv reallikni o‘ziga qamrab oladi. 

Yo‘qlik esa nisbiy mazmundagi tushuncha bo‘lib, qaerdadir yoki nimadadir, 

nimaningdir ayni paytda mavjud emasligini ifodalaydi. Masalan, yo‘qlik deb 

o‘tmishdagi va kelajakdagi hodisalarning hozirgi zamonda (ayni shu vaqtda) 

yo‘qligini aytishadi. Bugungi hodisa kecha hali yo‘q edi, ammo potensial 

(imkoniyatdagi) borliq sifatida mavjud edi. Ertangi hodisa ham hozircha yo‘qlik, 

ammo potensial borliqdir. Biz o‘tmishni bugungi kunda qoldirgan iziga qarab, 

kelajakni esa bugungi hodisalardagi o‘zgarish sur’ati (tempi) va tendensiyalariga 

qarab baholaymiz. Bugungi voqelik ertaga yo‘qlikka aylanadi, ko‘pgina tirik 

jonivorlar ertaga o‘lik bo‘ladi, ya’ni hayot o‘limga aylanadi. O‘lim - bu hayotning 

yo‘qligidir. Olingan individning hayotiy borlig‘i u o‘lgach, yo‘qlikka aylanadi. 

Ammo, uning qoldiqlari, tanasi birdan yo‘qolmasligi mumkin. Ular ham yo‘qolgach, 

odamlar xotirasida uning siymosi qolishi mumkin. Xullas, absolyut (mutlaq) 

yo‘qlikning o‘zi yo‘qdir. Yo‘qlik shu ma’noda nisbiy mazmun kasb etadi. 

Yo‘qlik(hech nima)ni gnoseologik ma’noda ham tushunish mumkin. Biz yo‘q 

deb hisoblagan ob’ektlar hozircha bizning fikr doiramizdan (bilish chegarasidan) 



24 

 

chetda qolgan bo‘lishi ham mumkin. Voqelikning muayyan joyida ma’lum bir sinfga 

mansub ob’ektlar, ularning munosabat va aloqadorliklarining uchramasligini ham 

yo‘qlik deyish mumkin. Masalan, fizik vakuumda bizga ma’lum bo‘lgan biror fizik 

ob’ekt uchramaydi. Aslida, u joyda ham biz hali bilmaydigan shakldagi gipotetik 

olamlar va ularning o‘ziga xos bo‘lgan xususiyatlari, qonuniyatlari mavjuddir. O‘tgan 

asrlarda elektromagnit maydoni, ko‘pgina elementar zarrachalarning mavjudligi 

haqidagi tasavvurlar yo‘q edi. Aniqrog‘i, biz ularning mavjudligini bilmas edik. Ular 

biz uchun «yo‘qlik» hisoblanar edi. Mana shunga «borliq va yo‘qlikni gnoseologik 

tushunish» deyiladi. 

Borliq voqelikning eng umumiy, ichki va tashqi, mohiyati va mazmuniga 

aloqador barcha jihatlarini aks ettirsa, mavjudlik esa voqelikning tashqi, ko‘zga 

tashlanadigan, shakliga aloqador va tajriba vositasida bilib olinadigan tomonini 

ifodalaydi. Borliq esa voqelikning chuqur mohiyatini ham qamrab olib, aql 

vositasidagina bilib olinadi, deyiladi. Mavjudlik so‘zi lotinchada ex(s)istentia deb 

atalib, bu so‘z lotincha - ex(s)isto dan olingan bo‘lib - mavjudman degan ma’noni 

anglatadi. Ekzistensializm – mavjudlik falsafasi shu so‘zdan olingan. Reallik esa 

borliqning muayyan ob’ektda mavjud bo‘lgan mujassamlashgan qismini ifodalaydi. 

Reallik borliqning ayni paytdagi mavjud qismidir. 

Moddiy va g‘oyaviy borliq. Atrofimizni o‘rab turgan dunyo ikki xil reallikdan tashkil 

topgandir. Ob’ektiv reallik va sub’ektiv reallik. Ongimizdan tashqarida va unga 

bog‘liq bo‘lmagan holda mavjud bo‘lgan reallik ob’ektiv reallik deyiladi. Bu 

tushunchani materialistlar materiya tushunchasi bilan aynan bir ma’noda ishlatishadi. 

Reallikning inson ongi bilan bog‘liq bo‘lgan va ongning mahsuli hisoblangan 

qismi sub’ektiv reallik deyiladi. Ob’ektiv reallik moddiy borliq tushunchasiga mos 

kelsa, sub’ektiv reallik esa borliqning g‘oyaviy shakliga muvofiq keladi. Materializm 

vakillari borliqning g‘oyaviy shakli moddiy shaklining maxsuli, deb hisoblashadi. 

Idealizm vakillari esa moddiylik g‘oyaviylikning ijodi yoki g‘oyaviylikning namoyon 

bo‘lish shaklidir. 

Aktual va potensial borliq. Aktual borliq borliqning ayni paytda va shu joydagi 

voqelikda namoyon bo‘lib turgan va shu voqelik bilan aloqadorlikdagi qismi. Bu 

ob’ektiv reallik tushunchasiga mos keladi, chunki ob’ektiv reallik borliqning shu 

joyda berilgan va shu onda amal qilayotgan qismidir. Dunyoning hamma tomoni 

birdan berilgan emas. Biz borliqning hozirgi zamonga tegishli qismi bilangina 

aloqadamiz. Bu qismi o‘tmishga aylanib, uning o‘rnini kelajakdagi qismi egallaydi. 

Hozirgi zamonda kelgusi voqelikning kurtaklari mujassamlashgan bo‘ladi. Aktual 

borliqning hali voqelikka aylanmagan va kelgusida voqelikka aylanadigan murtak 

holidagi qismi potensial borliq deyiladi. Potensial borliq hali voqelikka aylanishga 

ulgurmagan, salohiyotdagi aktual borliqdir. 

Real va virtual borliq. Borliqning biz uchun mavjud qismi real borliq deyiladi. Real 

borliqni naqd borliq ham deyish mumkin. Ammo borliqning shunday qismi ham 



25 

 

borki, uning bo‘lishi ham, bo‘lmasligi ham mumkin. Borliqning bunday qismi 

ehtimoliy mazmunga ega. U hali reallikdan uzoqda. Mana shunday mazmundagi 

borliq virtual (lot. virtuales - ehtimol) borliq deyiladi. 

Tabiiy va ijtimoiy borliq. Tabiiy borliq deganda odatda atrofimizdagi jismoniy 

narsalar (jismlar), jarayonlar, tabiatning holatlari nazarda tutiladi. Tabiiy borliq ikki 

qismga ajraladi: birinchisi - azaliy tabiiy borliq, ya’ni tabiatning tabiiy borlig‘i. U 

insondan ilgari insonning ishtirokisiz mavjud bo‘lgan. Buni birlamchi tabiat deb ham 

atashadi; ikkinchisi - inson ishtiroki bilan vujudga kelgan narsalar (jismlar), hodisa 

va jarayonlarni o‘z ichiga oluvchi xosilaviy tabiiy borliq. Uni ikkilamchi tabiat deb 

ham atash mumkin. 

Ikkilamchi tabiat doirasida borliqning quyidagi ko‘rinishlarini kuzatish 

mumkin: 

- inson borlig‘i - insonning narsalar dunyosidagi borlig‘i va maxsus insoniy 

borliqdan iborat; 

- ma’naviy borliq - individuallashgan va ob’ektivlashgan (individuallikdan 

tashqaridagi) ma’naviy borliqdan iborat; 

- sotsial borliq - ayrim odamning jamiyatdagi va tarix jarayonidagi borlig‘i 

hamda jamiyatning borlig‘i - ijtimoiy borliq. 

Olamda nimaiki mavjud bo‘lsa, ularning hammasi birgalikda keng ma’noda 

«yaxlit dunyo»ni tashkil etadi va uni ba’zan «haqiqiy borliq» deb ham 

atashadi. Forobiy barcha mavjud narsalarning yig‘indisi dunyoni tashkil qiladi, 

«hamma narsaning umumiy jinsi olamdir» va «olamdan tashqarida hech nima 

yo‘qdir» deb hisoblagan. Yaxlit holda butun dunyoning asosida nima yotadi? Bu 

savolga javob berishda faylasuflar turli xil konsepsiyalarda fikr yuritishadi. Bu joyda 

asosan uch xil muhim konsepsiyani ko‘rsatish mumkin. Ularga monistik, 

dualistik va plyuralistik konsepsiyalar kiradi. 

aytishsa, idealistik monizm tarafdorlari dunyoning asosida bitta g‘oyaviy negiz, 

g‘oyaviy, ma’naviy, ilohiy substansiya yotadi deyishadi. 

Dualizm (lot.dualis - ikkilangan) vakillarining fikricha, dunyoning asosida ikkita 

mustaqil negiz: ham moddiy, ham g‘oyaviy (ma’naviy, ilohiy) negiz yotadi, deb 

hisoblashadi. Arastu dualist bo‘lgan, uning fikricha, dunyoning asosida materiya va 

shakl yotadi, materiya passiv va inert negiz bo‘lsa, shakl esa faol, aktiv, yaratuvchan 

negizdir. 

Plyuralizm (lot. pluralis - ko‘pchilik) vakillarining aytishicha, borliqning asosida 

ko‘plab, bir-biridan mustaqil moddiy va g‘oyaviy negizlar yotadi. Ayrim plyuralistlar 

moddiy negizlarga urg‘u berishadi. Ularni materialistik plyuralizm vakillari deyish 

mumkin. Masalan, qadimgi xitoy, qadimgi hind, qadimgi yunon materialistlari borliq 

olov, suv, havo va tuproqdan tashkil topgan deyishgan. Boshqa yo‘nalishdagi 

plyuralistlar esa ma’naviy, g‘oyaviy substansiyalarga ustuvorlik berishgan (ularni 

idealistik plyuralizm vakillari deyishadi). Masalan, Max va Avenarius dunyoning 



26 

 

asosida yotuvchi elementlar turli shakldagi sezgilardan iboratdir, deb hisoblaydi. 

Shuningdek, dunyoning asosida ko‘plab ham moddiy, ham ma’naviy (bir xil 

darajada) elementlar yotadi (Demokritda bu elementlar atomlar, Leybnitsda g‘oyaviy 

monadalar) deb hisoblovchi plyuralistlar ham bor. 

Borliq bizning mavjudligimiz asosi, notirik, tirik tabiatning yashash usulidir. 

Borliq yo‘qdan bor bo‘lmaydi bordan yo‘q bo‘lmaydi. Dunyodagi barcha narsalar biri 

ikkinchisining mavjudligini taqozo qiladi. Borliqning asosi birlamchi tabiat va 

ikkilamchi tabiat bo‘lib, ular doimo uzviy aloqador. 

Monizm (yunon. monos - bitta) konsepsiyasi vakillari dunyoning asosida bitta 

manba (bitta substansiya) yotadi deb hisoblashadi. Materialistik monizm tarafdorlari 

bu manba moddiy manbadir deb hisoblashadi. 

1.2. Ijtimoiy falsafa va uning zamonaviy konsepsiyalari 

Hozirgi davr insoniyat tarixining burilish davrlaridan biridir. Davrning ushbu 

xususiyatini jahonda, xususan mamlakatimiz hayotida ro‘y berayotgan tub 

o‘zgarishlarda yaqqol ko‘rish mumkin. 

Dunyoda va mamlakatimizda sodir bo‘layotgan hodisa – jarayonlarni tushunish, 

ularga to‘g‘ri munosabatni shakllantirish, ularni xozirgi kunning o‘ziga xos 

xususiyatlaridan kelib chiqib baholash, voqelikdan oqilona xulosa chiqarish, pirovard 

natijada olam va odamni anglash falsafa fani sohalaridan biri bo‘lgan ijtimoiy falsafa 

haqida chuqur bilimga ega bo‘lishi talab etadi. Ijtimoiy borliq haqida haqqoniy 

bilimga ega bo‘lish uchun, avvalo, “ijtimoiy falsafa” tushunchasining mohiyati va 

mazmuniga alohida ahamiyat berish lozim. Bu tushuncha ba’zan “jamiyat falsafasi”, 

“sotsial falsafa” “inson falsafasi” shaklida xam qo‘llaniladi. “Ijtimoiy falsafa” 

tushunchasi “ijtimoiylik”, “ijtimoiy hodisa” “ijtimoiy jarayon” tushunchalari bilan 

uzviy bog‘liqdir. Bu tushunchalar jamiyatdagi voqea va hodisalar jarayonlarini 

ifodalaydi. 

Ijtimoiy borliq, insonning biosotsial mohiyatini namoyon etish imkoniyatlari, 

ijtimoiy jarayonlarning shakllanishi va rivojlanish qonuniyatlari ijtimoiy falsafaning 

fan sifatidagi bahs mavzularini tashkil etadi. Jamiyat bir butun yaxlit tizim sifatida 

rivojlanadimi? Uning harakatlantiruvchi kuchlari nimada? Ijtimoiy borliq nima? 

Uning murakkab xilma-xil qirralari nimalardan ibodat? Inson qanday paydo bo‘lgan, 

uning siru-asrorlari nimada? SHaxsning jamiyat taraqqiyotidagi roli qanday? Inson 

ijtimoiy borliq mohiyatini, uning istiqbolini avvaldan bilishga qodirmi? 

Umumbashariy muammolar, ularni hal qilish yo‘llari qanday? Mazkur savollarga 

javob berish va ilmiy falsafiy dunyoqarashni shakllantirish ijtimoiy falsafaning 

muhim vazifasidir. 

Ijtimoiy falsafiy bilimlar qadim-qadimdan mavjud bo‘lgan. Dastlabki ijtimoiy 

falsafiy bilimlar ko‘plab Sharq va G‘arb mamlakatlarida vujudga kelganligi jahon 

olimlari tomonidan e’tirof etilgan. Qadimgi Sharq mamlakatlarida (Hindiston, Xitoy, 



27 

 

Misr, Xorazm, Baqtriya, Sug‘diyona, Shosh, Afrosiyob) inson va jamiyat, 

masalalariga alohida ahamiyat qaratilgan. 

CHunonchi Markaziy Osiyoda inson va tabiatga oid ijtimoiy falsafiy qarashlar 

“Avesto”dagi hikmat, maqol va rivoyatlarda o‘z ifodasini topgan. Qadimgi 

yunonlarning Sharq mamlakatlari bilan savdo aloqalari ilmiy-madaniy sohalardagi 

munosabatlar uchun keng yo‘l ochib bergan. Ayni paytda, bu aloqalar qadimgi 

Yunonistondagi ijtimoiy-falsafiy bilimlarning rivojlanishi uchun ham imkon 

yaratgan. Eramizdan avvalgi VI-IV asrlarda Suqrot, Aflotun, Protogar, Geraklit, 

Arastuning inson, davlat, jamiyat, haqidagi bilimlarning rivojiga oid ta’limotlarini 

alohida ta’kidlash lozim. Qadimgi yunonlarga xos izlanuvchanlik, xurfikrlilik ko‘plab 

ijtimoiy falsafiy oqimlar va maktablarning shakllanishiga olib kelgan. Antik dunyo 

yaratgan inson va jamiyat falsafasi Osiyo mutafakkirlarining ijodiy faoliyatida 

rivojlantirildi, ularning ilmiy qarashlari jamiyat va inson haqidagi fanning 

taraqqiyotida muhim rol o‘ynagan. G‘arbda Rim imperiyasining qulashi faqat siyosiy 

sohada emas, balki ilmiy-madaniy sohalarda xam tanazzulni kuchaytirdi. Biroq, inson 

va jamiyat hayoti bilan bog‘liq ta’limotlar, izlanishlar butunlay to‘xtab qolmagan. Bu 

davrda yaratilgan ilg‘or ijtimoiy falsafiy an’analar Markaziy Osiyoda yanada 

rivojlandi, yangi kashfiyotlar qilindi. IX-XP asrlarda arab xalifalari Xorun ar- Rashid, 

uning o‘g‘li Ma’mun va xorazmshoh Ma’munning homiyligida o‘sha davrning o‘ziga 

xos fanlar akademiyalari xususan, IX asr o‘rtalarida Bag‘dodda «Bayt al-hikma» 

(“Donishmandlar uyi”), Xorazmda «Ma’mun akademiyasi» vujudga keldi. Markaziy 

Osiyodan etishib chiqqan Muso al Xorazmiy, Ahmad al Farg‘oniy, Forobiy, Beruniy, 

Ibn Sino, Marg‘inoniy va boshqalar jamiyatshunoslik, fikh, siyosatga oid fanlarni 

yanada rivojlantirdilar. Sharqda ilmiy ijtimoiy falsafiy bilimlarning rivojlanishi diniy 

aqidalarni inkor etmagani holda insonni yanada kamol toptirishga, borliq mohiyatini 

aql va tafakkur vositasida bilishga asoslangan edi. O‘rta asrlarda yashagan Sharq 

olimlari qadimgi yunon mutafakkirlarining ilg‘or an’analarini davom ettirganlar, 

ilmiy bilishning yangi usullarini taklif etganlar. 

Sharq falsafiy tafakkuri odil jamiyatga intilish barkamol inson shaxsini 

shakllantirish, ijtimoiy munosabatlarni yanada takomillashtirish, tabiat sirlarini bilish 

va undan oqilona foydalanishga qaratilgan edi. 

Markaziy Osiyo mutafakkirlarining ilg‘or ilmiy qarashlari va asarlari Evropada 

ilm-fanning rivojlanishida katta ahamiyatga ega bo‘lgan. Evropaliklar Albaron (Al-

Beruniy), Avitsenna (Ibn Sino), Al-Fraganus (Al-Farg‘oniy), Ulug‘bek va 

boshqalarning ilmiy merosini chuqur o‘rgandilar, ularning an’analarini davom 

ettirdilar. Masalan, buyuk italyan mutafakkiri Dante Alegeri «Ilohiy komediya» (XIV 

asr) asarida Markaziy Osiyodan etishib chiqqan mutafakkirlarni jahonning buyuk 

allomalari qatoriga qo‘ydi va ulug‘lagan. Markaziy Osiyo olimlarining jahon fani 

rivojiga qo‘shgan hissalari matematika, algebra, astronomiya, mineralogiya, 

geodeziya, geografiya, tibbiyot, tarix, tilshunoslik, mantiq, falsafa rivojida yaqqol 



28 

 

ko‘zga tashlanadi. Muso al Xorazmiy matematikaning yangi sohasi – algebraga asos 

soldi. Ibn Sino «Tib qonunlari» asari bilan tibbiyotni ilmiy asosga qo‘ydi. Uning 

asarlari Evropada ko‘p asrlar davomida muhim qo‘llanma bo‘lib keldi va kelmoqda. 

Mirzo Ulug‘bekning astronomiyaga oid «Ziji jadidi Ko‘ragoniy» asari  jahon faniga 

qo‘shilgan muhim hissa bo‘ldi. Bu kabi qator asarlar hozir ham o‘z qimmatini 

yo‘qotmagan. 

Mavjud adabiyotlarda ta’kidlanishicha, Evropada fanning alohida faoliyat shakli 

sifatida rivojlanishi XVI- XVII asrlarga to‘g‘ri keladi. Bu davrda Iogann Kepler, 

Galileo Galiley, Jordano Bruno, Isaak Nyuton asarlari vujudga keldi. Ingliz 

mutafakkiri Frensis Bekon, fransuz olimi Rene Dekart ilmiy bilish metodlarini ishlab 

chiqdilar. Fanning tabiatni o‘zlashtirish va jamiyatni takomillashtirishdagi 

ahamiyatiga yuksak baho berib, «Bilim kuchdir» shiorini ilgari surdilar. 

Bu davrda fan va falsafa, jamiyat falsafasi bir-biridan keskin ajralmagan edi. 

Ular o‘z asarlarini «pozitiv eksperimental falsafa» deb atar edilar. Evropada ilm-fan, 

ayniqsa, ijtimoiy falsafa rivojlanishi kishilarning olam haqidagi qarashlarini tubdan 

o‘zgartirdi. Jamiyatga dunyoviylik nuqtai nazaridan qarash imkoniyati vujudga keldi, 

ya’ni ijtimoiy voqelikka diniy qarashdan keskin farq qiladigan ilmiy yondashuv 

shakllandi. 

Jahon ijtimoiy-falsafiy ta’limotining vujudga kelishi va rivojlanishiga Sharq 

hamda G‘arb olimlari munosib hissa qo‘shdilar. Ijtimoiy taraqqiyotning ma’lum 

davrlarida Sharq mamlakatlari etakchilik mavqeini egallagan. Osiyo va Evropa 

mamlakatlari xalqlarining jahon falsafa fani rivojidagi rolini bir yoqlama bo‘rttirish 

yoki kamsitish xato. Har qanday fan, o‘z mohiyatiga ko‘ra, umumbashariydir. Er 

yuzidagi har bir xalq katta-kichikligidan qat’iy nazar, uning rivojiga  munosib hissa 

qo‘shgan. 

XIX asrning o‘rtalarida tabiatshunoslik fanlarida qilingan buyuk kashfiyotlar 

(evolyusion nazariya, hujayra nazariyasi, energiyaning saqlanishi va o‘zgarishi 

qonuni) falsafiy dunyoqarashning o‘zgarishiga, jamiyat to‘g‘risidagi ilmiy 

nazariyalarning vujudga kelishiga turtki berdi. 

XIX asrning oxirlariga kelib, fanning muhim sohalarida erishilgan yutuqlar fan 

taraqqiyotida yangi davr boshlanganidan dalolat berdi. Fizika sohasida optika, 

termodinamika, elektr va magnetizmning o‘rganilishi, D.I.Mendeleevning elementlar 

davriy sistemasining yaratilishi, ximiya sohasida kimyoviy birikmalar xossalarining 

o‘rganilishi,  matematikada analitik geometriya va matematik analiz kabi ilmlarda 

yaqqol ko‘rindi. Bu davrda sotsiologiyaning mustaqil fan sifatida rivojlanishi ijtimoiy 

ziddiyatlarni oqilona hal etish va jamiyat istiqbolini belgilash imkonini berdi. Evropa 

olimlarining tabiatshunoslik fanlari sohasida erishgan yutuqlari yangi falsafiy 

ta’limotlarning vujudga kelishiga sabab bo‘ldi. Xususan, I. Nyutonning kashfiyotlari 

tabiat va jamiyatning ilmiy manzarasini yaratishga, Charlz Darvinning ilmiy 

kashfiyotlari esa, butun olam evolyusiyasi to‘g‘risidagi falsafiy qarashning 



29 

 

shakllanishiga, olamning yaxlit birligi, organik va noorganik tabiat hamda 

jamiyatning o‘zaro bog‘liqligi to‘g‘risidagi falsafiy qarashlarning shakllanishiga olib 

keldi. XIX asr oxiri - XX asr boshlarida Turkistonda vujudga kelgan jadidchilik 

harakatining mashhur vakillari  Ismoilbek Gaspirali, Abdulla Avloniy, Behbudiy, 

Fitrat, Abdulla Qodiriy va boshqalar O‘zbekistonda fan va ma’rifatni keng 

rivojlantirish g‘oyasini ilgari surdilar. O‘lkada o‘rta asrchilik bid’atlariga qarshi 

mavjud siyosiy tuzumni isloh qilish zarurligini anglab etdilar. O‘lka aholisini 

jahonning ilg‘or fan texnika yutuqlaridan bahramand etishga harakat qildilar. Biroq 

Rossiya tomonidan Turkistonning mustamlaka o‘lkaga aylantirilishi, mustabid tuzum 

Turkiston xalqlarining ilm-fan va zamonaviy texnika sirlarini egallashi, boy ma’naviy 

merosdan bahramand bo‘lishi, ajdodlarning ilg‘or ilmiy-madaniy an’analarini 

rivojlantirishga imkon bermadi. 

Milliy mustaqillik tufayli xalqimizning ko‘p asrlik  ma’naviy-intellektual 

merosini o‘rganish, jahon ilm-fan va texnikasi yutuqlaridan bahramand bo‘lish, 

jahonning mashhur ilm dargohlarida o‘qish o‘rganish imkoniyati vujudga keldi. 

Ayniqsa, barkamol inson shaxsini shakllantirishda ilm-fan xulosalariga tayanish 

hayotiy zaruriyatga aylandi. Respublikamiz Birinchi Prezidenti I.A.Karimov 

asarlarida ilm fanni rivojlantirish islohotlar muvaffaqqiyatining garovi, moddiy 

farovonlik asosi ekanligini har tomonlama asoslab berildi. 

O‘zbekistonning jahondagi "taraqqiy etgan mamlakatlar qatoridan munosib o‘rin 

egallashi, taraqqiy etishi, shubhasiz, uning ilm-fan salohiyatiga bevosita bog‘liq. Bu 

esa boshqa fanlar qatori ijtimoiy falsafa rivoji uchun ham keng imkoniyatlar yaratdi. 

Ijtimoiy falsafani antropologiya bilan ayniylashtirish yaramaydi. Ijtimoiy falsafa 

uchun insonning o‘zi emas, balki undagi insoniylik (ijtimoiylik) muhimdir. Holbuki, 

antropologiya insonni ayni bir vaqtda ham biologik, ham psixologik mavjudot sifatida 

o‘rganadi. Ijtimoiy falsafa uchun insonning asosiy ijtimoiy sifatlari, uning hayoti va 

shu orqali ijtimoiy barqarorlikni ta’minlash, taraqqiyot yo‘nalishlarini belgilash 

muhimdir. Ijtimoiy falsafa jamiyatda ro‘y beradigan hodisa va jarayonlarni tahlil 

qilishda muayyan tamoyillarga tayanadi: 

Jamiyatga yaxlit va bir butun tizim sifatida yondashish. Bunda ijtimoiy tizim 

elementlari bir-biri bilan uzviy bog‘liq deb qaraladi, ular o‘rtasidagi sabab-oqibat 

aloqalari va ichki qonuniyatlarni o‘rganishga alohida e’tibor beriladi. 

Tarixiy yondashuv. Bunday yondashuvda jamiyat hayotida ro‘y beradigan hodisa 

hamda jarayonlar o‘zgarish va rivojlanish nuqtai nazaridan tahlil qilinadi. Ijtimoiy 

tizim tarkibiga kiruvchi har bir element boshqa elementlar bilan uzviy aloqadorlikda 

o‘rganiladi. Zero ijtimoiy hodisalarni tahlil qilishda ularni tarixiy asosdan sun’iy 

ravishda ajratib olish yaramaydi. 

Ijtimoiy hodisa va jarayonlarning rivojlanish manbaini tashkil etuvchi 

ziddiyatlarni aniqlash hamda tahlil qilish, ham ijtiomiy falsafiy tadqiqot tamoyillari 

qatoriga kiradi. 



30 

 

Shu bilan birga ijtimoiy hodisa va jarayonlarni tarixiy vorislik nuqtai nazaridan 

o‘rganish, taraqqiyotga halaqit berayotgan konservativ, reaksion hodisa va 

jarayonlarni aniqlash, jamiyat rivojlanishini tahlil qilishda mavhumlikdan aniqlikka 

va aksincha qarab borish ham mazkur fanga xosdir. 

Ijtimoiy bilish o‘z mohiyat va mazmuniga ko‘ra, tabiiy-ilmiy bilishdan 

farqlanadi. Ijtimoiy bilishga muqarrar ravishda siyosiy mafkura, qadriyatlar, ijtimoiy-

siyosiy ideallar o‘z ta’sirini ko‘rsatadi. Shu boisdan ham ijtimoiy va tabiiy-ilmiy 

bilishni bir-biri bilan ayniylashtirish yaramaydi. (Ijtimoiy bilimning o‘ziga xos 

xususiyatlari quyida alohida ko‘rib chiqiladi). 

Ijtimoiy falsafa jamiyatda ro‘y berayotgan barcha hodisa va jarayonlarni miridan 

sirigacha, ularning juz’iy tomonlarini batafsil o‘rganishni o‘z oldiga maqsad qilib 

qo‘ymaydi. (Bu sotsiologiya fanining vazifasi). 

Ma’lumki, biron-bir ijtimoiy fan jamiyat hayotida ro‘y berayotgan barcha hodisa 

va jarayonlarni to‘laligicha qamrab ololmaydi. Ijtimoiy falsafa jamiyatni bilishda 

faqat fan xulosalarigagina emas, balki badiiy adabiyot, san’at, din, siyosat, mafkura 

sohasida erishilgan yutuqlarga ham tayanadi. Hozirgi paytda ijtimoiy falsafada xilma-

xil oqimlar va maktablar vujudga kelganligining boisi ham ana shunda. 

Ijtimoiy falsafa jamiyatda ro‘y berayotgan jarayon va hodisalarning tub 

mohiyatini to‘laroq aks ettirib, ijtimoiy amaliyotdan uzilib qolmasagina qadr-

qimmatga, ilmiy-nazariy ahamiyatga ega bo‘ladi. 

Bu fanning insonparvarlik, taraqqiyparvarlik mohiyati shundaki, u jamiyatni 

aniq bir maqsadga muvofiq ravishda oqilona boshqarishga yordam beradi. Biroq 

boshqa tizimlarda bo‘lgani singari jamiyatda ham ba’zan onglilik ongsizlik bilan, 

tartiblilik tartibsizlik bilan almashinib turadi. Jamiyat a’zolarining intellektual 

salohiyati ortib borishi bilan jamiyatni ongli ravishda boshqarish, uni aniq bir 

maqsadga yo‘naltirish imkoniyati ortib boradi. 

Ijtimoiy falsafaning dunyoqarash va metodologik ahamiyatga ega bo‘lgan 

qoidalari barcha ijtimoiy hamda gumanitar fanlarning rivojlanishiga, jamiyatni ongli 

boshqarishga yaqindan yordam beradi. 

Ijtimoiy falsafa qator funksiyalarni bajaradi. U, avvalo, kishilarda ijtimoiy 

voqelik to‘g‘risidagi qarashlarni shakllantiradi, odamlarning ijtimoiy borlig‘i bilan 

ularning ongi o‘rtasidagi munosabat muammosini hal etishga yordam beradi. 

Insonning jamiyatdagi o‘rni, roli, inson hayotining ma’nosi singari masalalar haqida 

bahs yuritadi. 

Ijtimoiy falsafaning metodologik funksiyasi ijtimoiy fanlarning rivojlanishi, 

hodisa va jarayonlarni tadqiq etishning umumiy yo‘nalishlarini belgilashda, uning 

qoidalaridan dasturul-amal sifatida foydalanishda yaqqol ko‘zga tashlanadi. 

Ijtimoiy falsafaning prognostik funksiyasi shunda namoyon bo‘ladiki, uning 

qoidalari jamiyatning rivojlanish istiqbollarini oldindan ko‘rishga, kishilar faoliyatini 

bilishga yordam beradi, kishilar faoliyati esa jamiyat taraqqiyoti mazmunini 



31 

 

belgilaydi. Kishilar falsafiy bilim, dunyoqarash va metodologiyani chuqurroq egallab 

borgani sayin ijtimoiy falsafaning yuqorida ko‘rib chiqilgan funksiyalari yanada 

to‘laroq namoyon bo‘ladi. Falsafiy tafakkur madaniyatiga ega bo‘lgan kishilarda 

izchil va tizimli fikrlash, ijtimoiy hodisa va jarayonlarni dialektik bog‘liqlikda 

o‘rganish qobiliyati shakllanadi. Jamiyatning har bir ongli a’zosi o‘z kasb-kori va 

ixtisosidan qat’i nazar, jamiyat to‘g‘risidagi falsafiy bilim va ta’limotlarni chuqur 

egallash orqaligina tevarak-atrofda ro‘y berayotgan ijtimoiy hodisa va jarayonlarning 

kelib chiqish sabablari va oqibatlarini bilish, ularni boshqarish qobiliyatiga ega 

bo‘ladi, bunyodkor, yaratuvchan kuchga aylanadi. Zero ijtimoiy falsafaning inson 

hayotidagi ahamiyati ham ana shunda. 

Jamiyatni falsafiy bilish  jamiyat to‘g‘risida eng umumiy bilimga ega bo‘lish, 

jamiyatni bir butun holda idrok etish demakdir.  Bunday bilimga ega bo‘lish 

orqaligina jamiyatni ijtimoiy tizim sifatida o‘rganish, uni tashkil etuvchi elementlar 

faoliyatini muvofiqlashtirishga erishish, jamiyatning yaxlitligi va barqarorligini 

ta’minlash mumkin. Jamiyat to‘g‘risidagi falsafiy bilim barcha ijtimoiy hodisalarning 

umumiy asosini aniqlashga, ya’ni ijtimoiy hayot barqarorligining fundamental 

mezonlarini belgilashga, jamiyatni yaxlit holda saqlab qolishga imkon beradi. 

Ijtimoiy falsafaning falsafiy bilimlar va ijtimoiy fanlar tizimidagi o‘rni, roli 

hamda bahs mavzui singari masalalarga aniqlik kiritish muhim vazifalardan biridir. 

Ayniqsa, ijtimoiy falsafa va sotsiologiya, tarix falsafasi va ijtimoiy falsafaning o‘zaro 

munosabatini aniqlash hayotiy zaruriyatga aylandi. Gap shundaki, uzoq yillar 

davomida sobiq sovet jamiyatida o‘qitib kelingan tarixiy materializmga ayni bir 

vaqtda ham ijtimoiy falsafa, ham sotsiologiya sifatida qarab kelindi. Holbuki, ijtimoiy 

falsafa sotsiologiyadan o‘z predmeti, tushunchalari, bilish usullariga ko‘ra tubdan 

farq qiladi. Ijtimoiy falsafa-umumbashariy falsafaning tarkibiy qismi, yaxlit jamiyat 

to‘g‘risidagi ta’limot, empirik tadqiqotlar va ilmiy faktlarga tayanib, konkret jamiyat 

to‘g‘risida aniq tushunchalar beradi. U sotsiologiya va boshqa ijtimoiy-gumanitar 

fanlarning xulosalari, yutuqlariga tayanib, jamiyatning umumiy manzarasi, ijtimoiy 

borliqning o‘ziga xos taraqqiyot qonunlari to‘g‘risida umumiy tasavvurlar hosil 

qilishga imkon yaratadi. Ijtimoiy falsafa kishilik jamiyatining paydo bo‘lishi, uning 

mohiyati, insonning ijtimoiy tabiati, uning jamiyatdagi o‘rni va roli to‘g‘risida bahs 

yuritadi. 

Ijtimoiy falsafa jamiyatni tadqiq etish bilan emas, balki jamiyat to‘g‘risidagi 

fanlarning yutuqlariga tayangan holda ijtimoiy-falsafiy dunyoqarashni 

shakllantirishga alohida e’tibor beradi. Uning tushunchalari (jamiyat, ijtimoiy borliq, 

ijtimoiy munosabat, industrial jamiyat, postindustrial jamiyat, xalq, millat, shaxs va 

h.o.) hayotda ko‘p qo‘llaniladi. Ushbu tushunchalar umumbashariyligi va teran 

mazmundorligi bilan, ajralib turadi. Sotsiologik tushunchalar esa konkret va ilmiyligi 

bilan tavsiflanadi. Chunonchi, sotsiologik tushunchalar (sotsial struktura, sotsial 

strafikatsiya, ijtimoiy harakat, ijtimoiy makon, mobillik, deviant xulq-atvor, ijtimoiy 



32 

 

jarayon, ijtimoiy birlik, ijtimoiy institut va h.o.) alohida olingan konkret jamiyat 

(ijtimoiy tizim)ning turli tomonlari to‘g‘risida bilim beradi. 

Har bir alohidalikda umumiylik va o‘ziga xoslik bor. Ijtimoiy falsafa butun 

e’tiborini alohidalikdagi umumiylikka qaratadi. Har bir xalq, mamlakat yoki konkret 

jamiyat taraqqiyoti qanchalik noyob, o‘ziga xos va betakror bo‘lishiga qaramay, 

o‘zida umumbashariylik, umumiylikning muhim belgilarini mujassamlashtiradi. Ana 

shu umumiy jihatlar qanchalik to‘laroq, yaqqolroq namoyon bo‘lishi bilan 

yaxlit  jahon hamjamiyatining shakllanishi, umumiy tinchlik va totuvlikning qaror 

topishi uchun qulay ' imkoniyatlar vujudga kela boshlaydi. 

Ijtimoiy falsafa barcha ijtimoiy va gumanitar fanlarga, xususan, sotsiologiyaga 

yo‘nalish beradigan metodologik asos bo‘lib xizmat qiladi. Ijtimoiy fan vakillarining 

e’tiborini ijtimoiy organizmning normal faoliyat ko‘rsatishida, har bir a’zo 

(element)ning qanday rol o‘ynashiga, ijtimoiy taraqqiyotning bosh maqsadi nimadan 

iborat ekanligiga qaratadi. Ijtimoiy falsafa jamiyat hayotining moddiy, ma’naviy, 

siyosiy, huquqiy, madaniy, badiiy-estetik, ekologik, etnik, milliy, demografik 

jihatlariga alohida e’tibor beradi. 

Eng muhim, murakkab va dolzarb vazifa jamiyat hayotining eng muhim falsafiy 

muammolari xususida yangicha fikr yuritish, ilg‘or dunyoqarashni shakllantirishdir. 

Bunda avvalo, quyidagi omillarni hisobga olish maqsadga muvofiqdir. 

Birinchidan, ijtimoiy falsafa ijtimoiy hayotni yaxlit holda tasvirlabgina qolmay, 

balki ijtimoiy institutlarning jamiyat hayotidagi o‘rni va rolini ham belgilaydi. 

Ikkinchidan, ijtimoiy falsafada shaxs va jamiyat o‘zaro munosabati masalasi muhim 

o‘rin tutadi. Uchinchidan, ijtimoiy falsafa jamiyatning asoslarini, ya’ni mavjudlik 

shart-sharoitlarini aniqlaydi, ijtimoiy barqarorlikni ta’minlash muammolari ustida 

bosh qotiradi. Nihoyat, ijtimoiy falsafa ijtimoiy hayotni ilmiy bilishning metodologik 

masalalarini hal etadi. 

Ijtimoiy falsafa boshqa ijtimoiy fanlar: iqtisodiy nazariya, sotsiologiya, 

politologiya, tarix, huquq, statistika kabi fanlar bilan yaqin aloqador. U mazkur 

fanlardan quyidagi jihatlari bilan ajralib turadi: 

a) ijtimoiy hayotni yuqori darajada tahlil qiladi, mavhum tushunchalar, qonunlar 

va tendensiyalarni ochib beradi, o‘z xulosalarini umumiy nazariya shaklida 

umumlashtiradi; 

b) konkret ijtimoiy fanlar uchun ijtimoiy hodisalarni bilishda metodologik asos 

hisoblanadi; 

v) jamiyat rivojlanishining umumiy qonunlari va tendensiyalarini o‘rganadi, u 

tarixiy taraqqiyotning umumiy nazariyasi hisoblanadi. 

Ijtimoiy falsafaning umumnazariy va metodologik vazifalari jamiyatning 

mohiyati, ijtimoiy hayotning asl mazmunini  bilishda, jamiyatni yaxlit ijtimoiy 

sistema sifatida tadqiq etish, ijtimoiy hayotning asosiy sohalarini, jamiyatning 

moddiy va ma’naviy asoslarini atroflicha o‘rganish, tarixning mohiyati va ma’nosini 



33 

 

to‘g‘ri anglash, insonning falsafiy muammolarini tadqiq etishda yaqqol namoyon 

bo‘ladi. 

Ijtimoiy falsafa boshqa fanlarning ilmiy nazariyalarini ishlab chiqishda 

metodologik asos rolini o‘ynaydi. Har qanday ijtimoiy fan jamiyat rivojlanishi va 

inson to‘g‘risidagi falsafiy ta’limotga tayanadi. U, avvalo, insonga xos “Men”ni 

namoyon etishni hayotiy zaruriyat ekanligini asoslab beradi o‘zi va jamiyat uchun, 

intiluvchi uchun, o‘z sharoitlarini o‘zgartirmoqchi bo‘lgan kishilar faoliyatining 

nazariy asosidir. Jamiyat ijtimoiy munosabatlarni tubdan isloh qilish, inson faoliyatini 

yanada faollashtirish, madaniyat resurslaridan to‘laroq foydalanishga ehtiyoj sezgan 

vaqtda ijtimoiy falsafaga murojaat qiladi. 

Ijtimoiy falsafaning asosiy vazifalaridan biri jamiyat nima, uning inson hayoti 

uchun qanday ahamiyati bor, uning haqiqiy borlig‘i nimada va u bizdan nimani talab 

etadi singari savollarga javob berishdir. 

Ijtimoiy falsafaning bilish ob’ekti ijtimoiy hayot va ijtimoiy jarayonlardir. 

Bu fan jamiyatni bilishda unga xos bo‘lgan tabiiy tomonlarga, individual, 

jihatlarga emas, balki ijtimoiy hayotning umumiyqonuniyatlarini atroflicha tadqiq 

etishga ko‘proq e’tibor beradi. Ma’lumki, ijtimoiy hayot iqtisodiy, siyosiy, ma’naviy 

sohalarni o‘z ichiga oladi. Ijtimoiy harakat va ijtimoiy munosabatlarning asosiy 

sub’ektlari ijtimoiy guruhlar yoki yaxlit jamiyatdir. Ijtimoiy falsafa ana shu sotsial 

hodisalarning o‘zaro aloqalari, umumiy qonuniyatlari va tendensiyalari to‘g‘risidagi 

falsafiy karashlar sistemasidir. 

Ijtimoiy falsafa qator funksiyalarni bajaradi. 

1.    Gnoseologik funksiya yaxlit jamiyat rivojlanishining umumiy qonun va 

yo‘nalishlarini tadqiq etish, yirik ijtimoiy guruhlar, ijtimoiy jarayonlar 

to‘g‘risida ilmiy bilimlar berish bilan bog‘liq. 

2.    Metodologik funksiya sotsial hodisalarni bilishning ilmiy metodlari 

to‘g‘risida bilimlar beradi; nazariya, kategoriya, qonun, prinsiyalarni ishlab 

chiqadi. 

3.    Ilmiy bashorat funksiyasi. 

4.    Dunyoqarash funksiyasi. 

5.    Aksiologik (qadriyatlar) funksiya. 

Bu funksiyalar bir-biri bilan uzviy bog‘liq. Ular yaxlit holda ijtimoiy-falsafiy 

bilimlarning o‘ziga xosligi va mohiyatini belgilaydi. Ijtimoiy falsafa - o‘z mohiyati 

bilan jamiyat istiqbolini ilmiy asosda ko‘ra oladigan fan. Uning asosiy vazifasi tarixiy 

voqealarni va ijtimoiy sistemaning rivojlanish qonuniyatlari va yo‘nalishlari 

(tendensiyalari)ning hal qiluvchi omillarini aniqlashdir. Bu borada ijtimoiy falsafa 

bilishning turli-tuman nazariy modellaridan va usullaridan foydalanadi, bilish 

ob’ektiga har tomonlama tarixiy jarayonga jahon tarixi nuqtai nazaridan har 

tomonlama yondashadi. Unda formatsiyali, sivilizatsiyali, ko‘p variantli shakllar 

mavjud. Bunday turli-tuman yondashuvlar inson va jamiyat haqida to‘liq tasavvur 



34 

 

beradi. Ijtimoiy falsafa insonga tarixning sub’ekti va ob’ekti sifatida qaraydi, uning 

hayotdagi o‘rni, umrining mazmuni, hayotining ma’nosi kabi masalalarga e’tibor 

qaratadi. 

1.3 Tarkibiy funksional yondashuv. 

           Falsafada umumiy aloqadorlik tamoyili dialektik metod doirasida izchil ishlab 

chiqilgan. 

Ma’lumki, dialektika (gr. bahs, suhbat san’ati, birinchi marta Suqrot ishlatgan) 

1) voqealar bir-biri bilan bog‘liq, aloqador 

2) o‘zaro taqozolangan 

Tarix: avlodlar almashuvi 

Davr: xilma-xil sohalar, avlodlar, yo‘nalishlarning birgalikda mavjud bo‘lishi 

va rivojlanishi. 

Metafizika (gr. Aristotel asarlarining sistematizatori Andronik Rodosskiy 

ishlatgan). 

Muayyan vaqt oralig‘ida o‘zgarmaydi.  Kriminalistika 

Sofistika fikrni ko‘chma ma’noda ifodalashga asoslangan  usul. 

“Zarbulmasal”. 

Sinergetika - olamning o‘z-o‘zini tashkil etishi, makon va zamonda narsa va 

voqealarning azaliy ketma-ketligi, o‘zaro aloqadorligi, ularning muayyan tizimlardan 

iborat sababini bog‘lanishlar asosida mavjudligini e’tirof etishga asoslangan metod. 

N.Prigojin. 

Bizni o‘rab turgan voqelik o‘zaro munosabatda, aloqada bo‘lgan xilma-xil 

predmetlar, hodisalarning majmuidir. 

Tarixda biz butun olamni bezovta qilmay turib hatto bitta barmog‘imizni ham 

qimirlata olmaymiz degan qarash ham mavjud bo‘lgan. 

Leybnits fikricha, koinot bu o‘ziga xos okean, undagi kichkina bir harakat ham 

eng uzoqlarda aks sado beradi.  

Barcha hodisa va predmetlarni bir butunga birlashtiradigan aloqalar eng 

umumiy xarakterga ega. Bu aloqalarda dunyoning mohiyati, hayoti aks etadi. Bu 

aloqalar buziladigan bo‘lsa hamma narsa izdan chiqadi. (Quyoshning so‘nishi). 

Demak, aloqadorlik (svyaz) hodisalar o‘rtasidagi bog‘liqlikning umumiy 

ifodasi, ularning mavjudligi va rivojlanishi, o‘zaro taqozolanganligining in’ikosidir. 

Munosabat (otnoshenie) esa predmetlar va hodisalar umumiy aloqadorligining 

bir shakli, momentidir. 

Haqiqatan ham, hamma narsa ikki holatda – «o‘zi uchun» va «boshqalar 

uchun», ya’ni o‘zgalar bilan munosabatda mavjud bo‘ladi. 

Turli xil munosabatlar mavjud: 

farqlash ob’ektning qanday mezonlar asosida o‘rgshanlishiga bog‘liq: inson 

organizmi – ichki, funksional, genetik va h.k. nuqtai nazardan o‘rganilshi mumkin. 



35 

 

Aloqadorlik bir tomonlama, ikki tomonlama, ko‘p tomonlama bo‘lishi ham 

mumkin. Masalan, funksional aloqadorlik ko‘p tomonlama, genetik aloqadorlik bir 

tomonlama aloqadorlikka misol bo‘la oladi. Zero, u hamisha o‘tmishdan kelajakka 

ynalitirlgan bo‘ladi. 

Har qanday aloqa shakli uning mohiyatini, aytaylik, tasodifiy yoki zaruriy, 

doimiy yoki o‘tkinchi xarakterini belgilab beradigan asosga ega bo‘ladi. Masalan, 

ehtiyoj va manfaatlar kishilarning jamiyatdagi aloqalarining asosini tashkil etadi 

(Boyning qiziga uylanish). 

Inson o‘z faoliyati bilan tabiatdagi aloqalarga, aksariyat hollarda kuchli salbiy 

ta’sir o‘tkazmoqda. Hodisa va jarayonlar o‘rtasidagi umumiy aloqadorlikning 

buzilishiga sabab bo‘lmoqda. Masalan, o‘rmonning kesilishi – parandalar, 

hashorotlarning yo‘q bo‘lishi, daryolarning qurishi, er eroziyasi, hosilning 

kamayishiga sabab bo‘lmoqda. 

Demak, o‘z holicha mavjud narsa yo‘q, bo‘lmaydi ham. Bizning 

nazarimizda shunday, xolos. 

Ob’ektiv voqelikdagi umumiy aloqadorlikning mavjudligini tushunishga 

yordam beradigan kategoriyalardan biri o‘zaro ta’sir (vzaimodeystvie) 

tushunchasidir. 

Sodir bo‘layotgan hodisalarning barchasi u yoki bu ko‘rinishdagi o‘zaro 

ta’sirning natijasidir. M., shamol bo‘lmasa daraxtning shoxi qimirlamaydi. 

O‘zaro ta’sir turli ob’ektlarning bir-biriga ta’sir jarayonini, ularning o‘zaro 

taqozolanganligini, holatining o‘zgarishini, bir-biriga o‘tishini, biri ikkinchisini 

keltirib chiqarishini ifodalovchi falsafiy kategoriyadir. 

O‘zaro ta’sir ob’ektiv, universal va faol xarakterga ega. Predmetning xossasi 

faqat o‘zaro ta’sir jarayonidagina bilib olinishi mumkin. M., temirning qattiqligi 

boshga tushganda bilinadi. Psixologik eksperiment – tuzli joy shirin – ustanovka. 

Fanda o‘zaro ta’sir turlarini ajratish kuch (silovoe) va axborotga asoslangan 

ta’sirni farqlash asosida malga oshiriladi. M., fizikada kuchga asolangan o‘zaro 

ta’sirning 4 turi: 1) gravitatsion 2)elektromagnit 3) kuchli 4) kuchsiz. 

Biologiyada molekulyar, hujayra, organizm, populyasiya, tur, biotsenoz 

darajasidagi energetik va axborot ta’sirlashuvlari o‘rganiladi. 

Jamiyatda murakkablashadi: ijtimoiy, iqtisodiy, siyosiy, ma’naviy, shaxs, oila, 

guruh, davlatlararo. 

O‘zaro ta’sirning umumiy va xususiy-konkret ko‘rinishlarini tushunmay turib 

voqeklikdagi hodisa, jarayonlarning mohiyatini anglab bo‘lmaydi.  

II. Olamda takomiliga etgan hech narsa yo‘q. Hamma narsa boshqa bir holatga 

o‘tish, etishish uchun haraktada bo‘ladi. 

Rivojlanish moddiy va ideal ob’ektlarning yangi sifatiy holatini keltirib 

chiqaradigan qaytarilmas, zaruriy, yo‘nalishli va qonuniy o‘zgarishidir. 



36 

 

Qaytarilmas: sistemalarning siklik mavjudligidan farqli o‘laroq (Quyoshning 

chiqishi va botishi, Erning aylanishi) bosib o‘tilgan bosqichga qaytishning iloji yo‘q. 

Har bir bosqich bir marta bosib o‘tiladi (M., Yoshlikdan qarilikka). 

Yo‘nalishli: Yuqoridagi holatning o‘zidan ham rivojlanish muayyan 

yo‘nalishiga  egaligi ko‘rinib turibdi. Yo‘nalishlilik  rivojlanish jarayonida ob’ektning 

tashqi olam bilan ta’siri va ichki ziddiyatlari natijasida bir turdagi o‘zgarishlar 

to‘planib borishini ifodalaydi. Bu o‘zgarishlar majmui ob’ekt rivojlanish yo‘nalishini 

belgilab beradi. 

Masalan, kasallik: ichki resurslarning ishlatib bo‘linishi-qarilik 

 Yoki ta’lim jarayonida tajribaning to‘planib borishi: ta’lim sohasidagi 

islohotni va sistmening o‘zgarishini tayyorlaydi. 

 Qonuniy o‘zgarish: Rivojlanish asosida tasodifiy hodisalar yomasligini 

ifodalaydi. U predmetning ichki mohiyatini, ob’ektning tashqi olam bilan ta’siri 

natijasida zaruriy tarzda kelib chiqadi. 

 Yangi sifatning paydo bo‘lishi yakuniy bosqich hisoblanadi: M., o‘lim. 

 Rivojlanish ikki yoqlama jarayon: ESKI yo‘qoladi, YANGI paydo bo‘ladi. 

 RIVOJLANISH = PROGRESS + REGRESS. Har ikkalasi ham 

qaytarilmasdir. Har qanday progress regressdir. Murakkab holatlarda progress va 

regress yonma-yon keladi. Masalan, faylasuf bo‘lmoqchisiz, sportchi bo‘lish 

qobiiyati yo‘qqa chiqishi mumkin. 

Koinot miqyosida har ikki yo‘l ham ahamiyatlidir. Zero, har ikkalkasi ham 

yangi sifatning yuzaga kelishiga zamin yaratadi. 

Rivojlanish zamonda sodir bo‘ladi. Ayna ugina rivojlanishning yo‘nalishli va 

qaytarilmasligini aniqlashga xizmat qiladi. 

Aynan mana shu holat tarixiylik prinsipining shakllanishida muhim rol 

o‘ynaydi. 

Mifologiyada: Xudolar tug‘iladi, kurashadi, o‘ladi.  

Geraklit: hamma narsa oqib turadi, o‘zgarib turadi. 

Kant: Nebulyar nazariyasi. 

Darvin: Evolyusion nazariya. 

Ayna mana shunday qarashlar ortida tarixiy tafakkur yotadi. 

Rivojlanish va tarixiylik prinsiplari ulkan metodologik ahamiyatga ega. 

Hodisa, predmet, jarayonning shakllanish tarixini to‘g‘ri tushunish, uning 

mohiyatini bilish va oz bo‘lsa-da, taraqqiyotining keyingi bosqichini prognoz qilish 

imkonini beradi. 

 Tarixiylik prinsipining sotsial jarayonlarga tatbiq etilishi kishilik jamiyatining 

quyidagi xususiyatlarini ajratish imkonini beradi: 

1. Jamiyat yangi ijtimoiy hodisa, jarayonlarning doimiy paydo bo‘lishi bilan 

xarakterlanadi. 

2. Jamiyat tarixida progressiv tenedensiyalar ustuvor. 



37 

 

3. Jamiyat rivojlanish manbai har bir davrda hukmron bo‘lgan ziddiyatlardir. 

Tarixiylik prinsipi o‘tmish, hozirgi davr va kelajakni yaxlit tasavvur qilish, 

birining ikkinchisidan kelib chiqishini tushunish imkonini beradi. 

Tarixiylik prinsipi: 

1. kishilik jamiyati rivojlanishining u yoki bu bosqichini bir butun, tugal 

holat sifatida qabul qilish; 

2. shu asosda uning rivojlanish tenedensiyasini oldindan ko‘rish; 

3. ijtimoiy rivojlanishda u yoki bu maqsadlarga erishish uchun konkret 

chora-tadbirlar tizmini ishlab chiqish imkonini beradi. 

 Boshqacha aytganda, kelajakda o‘tmish gavdalanishini anglashga yordam 

beradi. 

O‘tmishni dogmalashtirish – xavfi: tarixiy qoniqish. 

 Tarixiy o‘z-o‘zini tanqid. 

  Sistema deganda o‘zaro aloqada bo‘luvchi va muayyan struktara, yaxlitlikka 

ega  bo‘lgan elementlar majmui tushuniladi. 

 Element deganda murakkab predmetlar, hodisalar, jarayonlarning (ma’lum 

sistema, tahlilning muayyan usuli dorasida) o‘zaro aloqada bo‘ladigan tarkibiy qismi 

tushuniladi. 

 Struktura  butunni (narsani) tashkil qiladigan elementlarning bog‘lanish usuli, 

qonuni, butun doirasidagi munosabatlar sistemasidir. 

 Ob’ekt o‘zaro aloqada bo‘ladigan tarkibiy qismlarga bo‘linishi mumkin 

bo‘lgandagina sistema sifatida qaralishi mumkin. 

 Bu qismlarning o‘zi ham odatda o‘zining strukturasiga ega bo‘ladi. SHuning 

uchun dastlabki, katta sistemanining sistemaosti (podsistema) sifatida ajratilishi 

mumkin. 

 Lekin sistemani qismlarga bo‘laverishning ma’lum bosqichida shunday 

elementlar ajratilishi mumkinki,  bo‘lishni davom ettirish bu sistmeni o‘rganish 

doirasidan tashqariga chiqishi mumkin. 

 Masalan, organizmni sistema sifatida qismlarga bo‘lar ekanmiz, bo‘linishning 

atom darajasiga kirib boradigan bo‘lsak, u holda noorganik jarayonlar boshlanadi. 

 Yoki stanok zavod sistemasining elementi hisoblanadi. Detallar  esa 

stanokning elementi hisoblanadi, aslo zavodning emas. 

Yoki inson jamiyatning elementi hisoblanadi. Insonning biologik organizm 

sifatidagi elenmenti uning organlaridir. Shunday ekan, yurak jmiyatning elementi 

bo‘lishi mumkin emas. 

Nazorat savollari: 

 

1.1. Falsafiy bilimlar tizimida ontologiya masalalari xaqida nimalarni bilasiz? 

1.2. Ijtimoiy falsafa va uning zamonaviy konsepsiyalari  nimalardan iborat? 

1.3. Tarkibiy funksional yondashuv nima? 



38 

 

Adabiyotlar ro‘yxati: 

Asosiy adabiyotlar: 

1. Falsafa. Darslik. //Ahmedova M.A. umumiy tahriri ostida. –T.: O‘zbekiston 

faylasuflari Milliy jamiyati nashriyoti., 2006. 

2. Osnovi filosofii. Uchebnik. Izdanie 2-e, pererabotannoe, dopolnennoe. /Pod 

red.M.A.Axmedovoy, V.S.Xana. – T.: Mehnat. 2004.  

3. Shermuxamedova N.A. Falsafa.Darslik. -T.: Noshir, 2012.  

Qo‘shimcha adabiyotlar: 

1. Rasulev E., Igoshin V., Abdullaeva G. Osnovi filosofii. Uchebnoe posobie. 

–T.: Iqtisod-moliya, 2012. 

2. To‘raev B. Borliq:mohiyati, shakllari, xususiyati. –T.:O‘zRFA Falsafa va 

huquq instituti, 2011. 

3. Tulenov J.,Tulenova G.,Tulenova K.Falsafa.Darslik.–T.:Fan va texnologiya, 

2016. 

4. Tulenova K.,Izzetova E.M.,Agaronyan Yu.A.,Li E.V.Osnovi filosofskoy 

nauki. Uchebnoe posobie.-T.: TGPU, 2015. 

5. Falsafa qomusiy lug‘at. –T.: Sharq, 2004. 

6. Shermuxamedova N.A. Falsafaga kirish. –T.:Noshir,2012.  

7. Shermuxamedova N.A.Gnoseologiya– bilish nazariyasi.–T.: Noshir, 2009. 

8. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. Izohli lug‘at. –T.: Tamaddun, 2015. 

9. Sharipov M. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. –T.: Unversitet, 2007. 

10. To‘raev B. Mantiq: masalalar va mashqlar. – T.,2009. 

11. Nurmatova M. Shaxs kamolotida axloqiy va estetik qadriyatlar uyg‘unligi. – 

T.: Universitet, 2009. 

12. Muhammadjonova L.,Obidjonova F.Etiket.O‘quv qo‘llanma.–T.: Univer-

sitet, 2013. 

13. Umarov E., Zagirtdinova F. Etika. Prikladnaya etika / Monografiya. – T.: 

Noshir, 2012. 

14. Karmin A.S., Bernaskiy G.G. Filosofiya. –M., 2009. 

15. Slovar filosofskix terminov. –M.:Infra-M, 2010. 

16. Guseynov A.A., Apresyan R.G. Etika. Uchebnik. –M.: Gardariki, 2013.  

17. Krivsun O.A. Estetika. –M.: Gardariki, 2013.  

Internet saytlar: 

1. http://www.ziyonet.uz  

2. www.library.ziyonet uz. 

3. http://www.faylasuf.uz 

4. http://booksss.ru filosofiya//Slovar_Philosof.rar  

5. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Alekseev P., Panin A. 

Filosofiya. M., 2014. 

6. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/   



39 

 

  Pod red. V.N. Lavrienko.  M., 2013. 

7. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/ Pod red.  V.P. 

Koxanovskogo.  M., 2013.      

8.  Biblioteka Fort/Da: http//yanko.lib/ru Filosofiya. Pod red. A.F.Zotova, 

V.V.Mironova, A.V.Razina. Uchebnik dlya vuzov. M.:MGU.2004. 

9. LOGIC.RU Portal/ Biblioteka // http://logic.ru/ru Voyshvillo E.K., Degtyarev 

E.K. Logika.Uchebnik. –M.: Vlados, 2001. 

10. http://logic.philosophy.pu.ru/Bocharov V.A.,Markin V.I.Osnovы logiki. M.: 

Forum-INFRA-M, 2005. 

11. http://booksss.ru/logika// Bocharov V.A., Markin V.I. Vvedenie v logiku: 

Uchebnik. M.: ID «FORUM», 2008. 

12. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Adorno T.V. 

Esteticheskaya teoriya. M., 2001. 
 

2-mavzu: Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. (2 soat) 

Reja: 

2.1. Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. 

2.2. Falsafada ong masalasi. Ijtimoiy ong va uning shakllarini tarkibiy-

funksional mazmuni. 

2.3.Dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyati. 

 

2.1. Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili. 

          Biz dunyo, materiya tuzilishi, makon, vaqt, harakat, hayot, ong va shu kabilar 

haqida tasavvur hosil qilish uchun asosan fizika, astronomiya va biologiya kabi 

tabiatshunoslik fanlariga murojaat etamiz. Lekin bu falsafada borliq muammolari 

o‘rganilmaydi, degan ma’noni anglatmaydi. 

Bugungi kunda olimlar notirik, tirik dunyo va ijtimoiy dunyo nima, degan 

savollarga javob topishda jiddiy yutuqlarga erishganlar. Ular dunyo haqida o‘tgan 

asrlarda yashagan o‘z hamkasblariga qaraganda to‘laroq va teranroq tasavvurga 

egadirlar. Ammo, dunyoning mohiyati haqidagi ko‘pgina muhim savollarga hozir 

ham aniq va uzil-kesil javoblar mavjud emas. Masalan, nafaqat makon yoki vaqt 

tushunchalariga, balki nisbatan soddaroq hodisa bo‘lmish gravitatsiya tushunchasiga 

ham dunyoda biron-bir fizik bugungi kunda ham aniq (ayni paytda tajribada 

tasdiqlanadigan) ta’rif bera olmaydi. 

Shu sababli insonning dunyo haqidagi qarashlarida muhim rol o‘ynaydigan, 

biroq ilmiy echimini topmagan muammolarni falsafiy anglab etishga kuchli ehtiyoj 

doimo mavjud bo‘lgan va hozir ham saqlanib qolmoqda. Bu muammolarning 

aksariyati haqli ravishda «boqiy» muammolar deb ataladi, chunki ular predmeti mos 

 
 

  

 

 



40 

 

kelsa ham bilish metodlari va vositalari har xil bo‘lgan fan va falsafa e’tiborini o‘ziga 

jalb qilmoqda. Shuni ta’kidlash lozimki, fizika va boshqa muayyan fanlarga joiz 

bo‘lmagan narsalar falsafa uchun joizdir. Aniq dalillarga tayanadigan va ularga 

muvofiq qarashlar birligiga erishishga harakat qiladigan tabiatshunoslikdan farqli 

o‘laroq, falsafa yakdillikka intilmaydi va ayni bir muammolar bo‘yicha ba’zan 

qarama-qarshi, bir-birini istisno etuvchi javoblar beradi. Shu tariqa u dunyoqarashni 

kengaytiradi, eski muammolarning odatdagi talqinini o‘zgartiradi, aniq fanlarning 

metodlari bilan amalga tatbiq etiladigan yangi echimlar ustida ijodiy izlanishga da’vat 

etadi. 

Shu tariqa falsafa evristik va metodologik rolni bajarar ekan, ayni zamonda o‘zi 

ham tabiatshunoslik oluvchi ishonchli natijalarga muhtoj bo‘ladi va ulardan yangi 

nazariyalar tuzish uchun asos sifatida foydalanadi. Shu sababli biz borliqning asosiy 

shakllari va fundamental asoslarini falsafa nuqtai nazaridan o‘rganar ekanmiz, albatta 

yo ishonchliligi shubha uyg‘otmaydigan, yo borliqni yaxshiroq tushuntirgani uchun 

qabul qilinadigan tabiiy-ilmiy material va daliliy ma’lumotlarga tayanamiz. 

O‘quv kurslarida asosiy falsafiy muammolarni o‘rganish odatda ontologiyadan 

boshlanadi. Ontologiya falsafiy bilimlarning alohida sohasi bo‘lib, unda borliq va 

yo‘qlik, mavjudlik va nomavjudlik muammolariga doir masalalarning keng doirasi 

o‘rganiladi, shuningdek mavjudlik sifatiga ega bo‘lgan barcha narsalarning mohiyati 

aniqlanadi. «Ontologiya» atamasi falsafada faqat XVII asrdan beri ishlatiladi, lekin u 

yunoncha o‘zaklarga ega bo‘lib (ontos – borliq, logos – so‘z, ta’limot), borliq 

haqidagi ta’limot degan ma’noni anglatadi. Ontologiya falsafada alohida o‘rin 

egallaydi. Ikki yarim ming yillik faol falsafiy izlanishlar natijasida falsafiy bilim 

tizimida ontologiyadan tashqari falsafaning muhim falsafiy mazmun kasb etadigan 

gnoseologiya, aksiologiya, ijtimoiy falsafa, axloq, estetika, mantiq kabi tarkibiy 

qismlari paydo bo‘ldi. Lekin ularning barchasi zamirida ontologiya yotadi. O‘z 

navbatida ontologiya har qanday falsafiy dunyoqarashning negizi hisoblanadi va shu 

tariqa o‘z tarkibiga kirmaydigan boshqa falsafiy muammolar talqinini ko‘p jihatdan 

belgilaydi. 

«Borliq» kategoriyasi. Aksariyat falsafiy tizimlarning kategoriyalar 

apparatini tashkil etadigan ko‘p sonli falsafiy kategoriyalar orasida «borliq» 

kategoriyasi doimo markaziy o‘rinni egallaydi. Chunki u har qanday predmet, hodisa, 

voqea va shu kabilarning eng muhim xususiyatini, aniqroq aytganda, ularning mavjud 

bo‘lish, bevosita yoki bilvosita namoyon bo‘lish, o‘zaro ta’sirga kirishish qobiliyatini 

aks ettiradi. 



41 

 

Bu inson o‘zligini va o‘zini qurshagan borliqni anglashga ilk urinishlaridayoq 

duch keladigan har qanday ob’ektning, borliq har qanday qismining umumiy 

xossasidir. 

Inson aqlli jonzot sifatida shakllanish jarayonining ilk bosqichlaridayoq o‘z 

dunyoqarashining negizini tashkil etadigan muhim savollarga javob topish zaruriyati 

bilan to‘qnash keladi: 

1. «Men kimman?» 

2. «Meni qurshagan borliqning mohiyati nimada?» 

3. «Borliq qanday va qaerdan paydo bo‘lgan?» 

4. «Dunyoni nima yoki kim harakatlantiradi?» 

5.«Dunyoning rivojlanishida biron-bir maqsadga muvofiqlik, maqsad, mo‘ljal 

bormi?» 

Inson bunday savollarga javob berishga kirishar ekan, uning ongi avvalo o‘zi 

nima bilan bevosita ish ko‘rayotganini qayd etadi. Buni aniq anglamasdan, u o‘zining 

dunyo haqidagi mulohazalarini aniq-ravshan narsalarni qayd etishdan boshlaydi. Shu 

tariqa inson va uning ongi o‘zini qurshagan barcha narsalar avvalo mavjud bo‘lish 

qobiliyatiga ega ekanligiga ishonch hosil qiladi. 

Shunday qilib, borliq masalasi insonning dunyoni oqilona anglash yo‘lidagi ilk 

urinishlaridayoq duch kelgan barcha masalalarning negizi hisoblanadi. Muayyan 

narsalar mavjudligi yoki mavjud emasligi masalasi inson falsafiy mulohaza yurita 

boshlagani zahotiyoq uning diqqat markazidan o‘rin oldi. Mifologiyaning bosh 

vazifasi – «borliqni kim yaratgani» haqida gapirib berishni falsafa «borliqning 

nimaligi, u qaerdan paydo bo‘lgani va qaerga yo‘qolishi»ni oqilona tushuntirish 

bilan almashtirgani tasodifiy emas. Bunday tushuntirishga urinish 

jarayonida faylasuflar barcha zamonlarda quyidagi savollarga javob topish 

zaruriyati bilan to‘qnash kelganlar: 

•       falsafiy kategoriya sifatidagi «borliq» nima? 

•       bu atama nimaga nisbatan tatbiq etilishi mumkin? 

•       unga qanday falsafiy ma’no yuklanadi? 

Bu savollarga keng javob berish falsafa tarixiga ham, mazkur tushunchaning 

etimologiyasiga ham murojaat etishni nazarda tutadi. Mazkur dastur bo‘yicha ta’lim 

oluvchilar tarixiy-falsafiy kurs bilan tanish bo‘lishlari lozimligini hisobga olib, bu 

erda faqat falsafiy tafakkur tarixiga qisqacha to‘xtalamiz va mazkur muammoni 

anglab etish jarayonidagi muhim bosqichlarinigina qayd etamiz. 



42 

 

Borliq va yo‘qlik dialektikasi. Keltirilgan fikr amalda mavjud narsagina 

borliqqa ega bo‘lishi mumkin, degan xulosa chiqarish imkonini beradi. «Yo‘qlik» har 

qanday tilda amalda mavjud bo‘lmagan narsa bilan tenglashtiriladi va boshqacha 

tushunilishi mumkin ham emas. Boshqacha aytganda, yo‘qlik borliqni inkor etadi va 

narsa, jism, hodisa, ong... (ya’ni amalda mavjud bo‘lishi mumkin bo‘lgan narsalar) 

o‘zligini yo‘qotgan holda «yo‘qlik» atamasi ayni shu ma’noda ishlatiladi va ular 

haqida ular «yo‘qlikka chekindi», mavjud emas, deyiladi. 

Lekin sof falsafiy ma’noda bu fikrni to‘g‘ri deb bo‘lmaydi. Borliq va yo‘qlik 

o‘rtasida dialektik o‘zaro aloqa mavjud. 

Birinchidan, dunyo haqidagi hozirgi tasavvurlarga ko‘ra, biz 

yashayotgan Olam bo‘shliqdan bino bo‘lgan. Bo‘shliq materiyaning alohida holati. 

Bo‘shliq fizik borliqning eng boy tipi, o‘ziga xos potensial borliq sifatida namoyon 

bo‘ladi, zero unda mumkin bo‘lgan barcha zarralar va holatlar mavjud, biroq ayni 

zamonda unda aktual tarzda hech narsa yo‘q. 

Yana shuni ham e’tiborga olish lozimki, fiziklar (D.A.Landau va boshqalar) 

nuqtai nazaridan biz yashayotgan Olam ham dunyoda yagona emas, chunki u 

rivojlanishning turli sikllarini boshdan kechirayotgan turli Olamlarning cheksiz 

sonidan tashkil topadi. Shu ma’noda borliq va yo‘qlikning o‘zaro aloqasi ham nisbiy 

xususiyat kasb etadi. 

Ikkinchidan, amalda mavjud bo‘lgan narsaning ob’ektiv borlig‘i yo‘qlikka 

chekinadi, lekin, shunga qaramay u haqda gapirilayotgan, ya’ni u muayyan narsa 

sifatida fikrlanayotgan bo‘lsa, bu narsa ongda mavjud bo‘ladi va o‘zining «ikkinchi» 

borlig‘ini saqlaydi, ayni holda u dastlabki ob’ektning nusxasi, ideal obraz bo‘lib 

qoladi. 

Shunday qilib, o‘tgan zamondagi borliq yo‘qlikdir, deb aytish mumkin. Borliq 

doim hozirgi zamonda mavjud bo‘ladi, u faqat hozirgi zamonda o‘zini namoyon 

etadi, basharti u dolzarb va amalda namoyon bo‘lish imkoniyatiga ega bo‘lsa, agar u 

potensial, ya’ni axborot manbalarida mavjud yoki uning paydo bo‘lishi ob’ektiv 

rivojlanish mantig‘i bilan belgilangan bo‘lsa. Amalda yo‘q bo‘lgan narsa haqida ideal 

obraz sifatida fikrlash mumkin. Boshqacha aytganda, unga ideal obraz tarzidagi ideal 

borliq shakl-shamoyilini berish mumkin. O‘tmishga tatbiqan biz borliq haqida faqat 

shu ma’noda so‘z yuritishimiz mumkin. 

Ayni shu ma’noda biz g‘oyalar, narsalar, voqealar, tarixiy shaxslar yoki 

o‘zimizga yaqin odamlar to‘g‘risida so‘z yuritamiz, bunda ular yo‘qlikka 



43 

 

aylanmagani, balki yangicha mavjudlik, xotira tarzidagi o‘zgacha borliq kasb etganini 

nazarda tutamiz. 

Shunday qilib, borliq falsafiy kategoriya sifatida dunyoni butun rang-

barangligi va turli-tuman namoyon bo‘lish shakllari bilan yaxlit aks ettirish 

imkonini beradi. Bunda narsalar, predmetlar, hodisalar o‘z xususiyatlari, xossalari 

bilan jamuljam holda aks etadi. Dunyoni va uning tarkibiy qismi bo‘lmish insonni 

bilish yo‘lidagi bu muhim qadam bilan dunyoning tabiati va mohiyati, uning rang-

barangligi, turli darajalari, ko‘rsatkichlari, ramz-alomatlari, shakllari va hokazolar 

haqidagi mulohazalarning asosiy koordinatalar sistemasi belgilanadi. Buning 

uchun mohiyat, hodisa, substansiya, materiya, ong, makon, vaqt, qonun kabi 

yangi falsafiy kategoriyalar muomalaga kiritiladi. 

Inson o‘zi va umuman dunyo haqida o‘ylar ekan, odatda muayyan narsalar va 

ayrim tabiiy hodisalar bilan ish ko‘radi. Ayni zamonda u o‘zini qurshagan dunyoni 

sinchiklab o‘rganish va uning butun rang-barangligini tushunib etish uchun muayyan 

tayanch nuqtasi bo‘lib xizmat qiladigan qandaydir asosning shak-shubhasiz 

mavjudligini qayd etadi. Falsafa tarixidan biz bunday asos sifatida, masalan, 

Suqrotdan oldingi qadimgi yunon faylasuflarida tabiat elementlari, o‘rta asrlar 

falsafasida Xudo, Dekartda: «Men fikrlayapman, demak, mavjudman», degan ongli 

inson amal qilganini ko‘ramiz. 

Ammo inson bilishning bu birinchi bosqichida to‘xtab qolmagan va o‘zini 

qurshagan borliqning ko‘p sonli turli-tuman holatlari orasida qolgan barcha 

narsalardan sezilarli darajada farq qiladigan narsalarni, borliqning ayni shu shakli 

voqelikning boshqa shakllari va holatlaridan nima bilan farq qilishini aniqlashga 

harakat qilgan. Bugungi kunda insoniyat borliqning ko‘p sonli turli-tuman 

shakllaridan ularning ayniqsa aniq bo‘lgan bir nechtasini farqlash imkonini beradigan 

tajriba va bilim to‘pladi. 

Borliq shakllari. Inson barcha jonli narsalar jonsiz narsalardan butunlay farq 

qilishiga qadimdayoq e’tibor bergan, lekin buni ancha keyin tushunib ketgan. O‘z 

navbatida, jonli narsalar dunyosida inson alohida o‘rin egallaydi. U barcha jonli 

narsalardan butunlay farq qiladi. Insonning bu asosiy farqi uning ongida, ideal 

obrazlar bilan ish ko‘rish, ya’ni abstrakt fikrlash va o‘zini fikrlovchi jonzot sifatida 

anglash qobiliyatida namoyon bo‘ladi. 

Shunday qilib, borliqning umumiy manzarasini yaratish zaminidan notirik 

tabiat o‘rin oladigan o‘ziga xos piramida hosil bo‘ladi. Ya’ni borliqning shakllari 

notirik tabiat, tirik tabiat, ijtimoiy borliq va inson borlig‘i kabilardir. So‘nggi yillarda 



44 

 

virtual borliq shakli haqida fikr yuritilmoqda. Borliqning bu umumiy shakllari o‘ziga 

xos xususiyatga, o‘zining betakror mohiyatiga egadir. 

Tabiat borlig‘i. U mufassallashtiriladi va o‘z navbatida ,birlamchi tabiat 

borlig‘i (ya’ni inson va uning faoliyatidan qat’i nazar mavjud bo‘lgan narsalar va 

jarayonlar borlig‘i) va ikkilamchi (yoki odamlar tomonidan yaratilgan narsalar va 

jarayonlar borlig‘i)ga bo‘linadi. Birlamchi tabiat notirik tabiat narsalari va 

jarayonlarining borlig‘i – bu butun tabiiy va sun’iy dunyo, shuningdek tabiatning 

barcha holatlari va hodisalari (yulduzlar, sayyoralar, er, suv, havo, binolar, 

mashinalar, aks sado, kamalak, ko‘zgudagi aks va sh.k.)dir. 

Birlamchi tabiat borlig‘i ikki darajani o‘z ichiga oladi. 

Birinchi daraja jonli ruhsiz jismlardan, ya’ni ko‘payish qobiliyatiga ega 

bo‘lgan, atrof muhit bilan moddalar va energiya almashinuvini amalga oshiradigan, 

lekin ongga ega bo‘lmagan barcha narsalar, ya’ni sayyoramiz hayvonot va o‘simliklar 

dunyosini o‘z ichiga olgan butun biosferadan iborat. 

Ikkinchi daraja – bu inson va inson ongining borlig‘i bo‘lib, bu: ikkilamchi 

tabiat inson yaratgan yoki o‘zgartirgan tabiatdir.Tabiat makon va vaqtda cheksiz 

hamda abadiydir. Ikkinchi yoki inson tomonidan yaratilgan tabiat birinchi tabiatga 

bog‘liq. Bir tomondan, ikkinchi tabiatda birinchi tabiat materiali, boshqacha aytganda 

ob’ektiv, birlamchi borliq mujassamlashgan, boshqa tomondan esa – unda insonning 

mehnati, irodasi va bilimlari, uning qalbi o‘z ifodasini topgan. Ikkilamchi tabiat – 

bu mehnat qurollari va sharoitlari, aloqa vositalari, inson ruhining ehtiyojlari, 

ma’rifatli borliq, moddiy va ma’naviy madaniyatni belgilovchi barcha narsalar va 

jarayonlardir. 

Inson borlig‘ining. tahlilida insonning tabiatning bir qismi sifatida jismoniy 

mavjudligini va alohida inson borlig‘ini farqlash o‘rinli bo‘ladi. 

Inson tabiatning bir qismi hisoblanadi va shu ma’noda uning qonunlariga 

bo‘ysunadi. Tananing mavjudligi inson o‘limga mahkum ekanligini belgilaydi. Inson 

borliq va yo‘qlik dialektikasi bilan bog‘lanadi, barcha tabiat jismlari kabi vujudga 

kelish, shakllanish va halok bo‘lish holatlaridan o‘tadi. Barcha tabiat jismlari kabi, 

inson tanasiga ham modda va energiyaning saqlanish qonunlari o‘z ta’sirini 

ko‘rsatadi, ya’ni uning tarkibiy qismlari tabiatning boshqa holatlariga o‘tadi. 

Inson tanasi mavjud bo‘lishi uchun uni muttasil quvvatlash (ovqatlanish, sovuqdan va 

boshqa xavf-xatarlardan saqlash) talab etiladi. Fikrlash uchun inson tanasining 

tirikligini ta’minlash zarur. Bundan hayotni saqlash, insonning o‘z-o‘zini saqlashi va 

insoniyatning yashovchanligini ta’minlash zaruriyati kelib chiqadi, bu oziq-ovqat 



45 

 

mahsulotlari, kiyim-kechak, turar joy, sof atrof muhitga ega bo‘lish ehtiyojida o‘z 

ifodasini topadi; 

Ma’naviy borliq sub’ektiv individuallashgan va ob’ektiv (noindividual) 

ma’naviy borliq sifatida mavjud. Individuallashgan ma’naviy borliq - bu insonning 

ichki dunyosi. U onglilik va ongsizlikni qamrab oladi. Bunday yondashuvga ko‘ra, 

ruh – individual ong bilan ayniy tushuncha, tor ma’noda esa u tafakkurdir. Ong – 

inson bosh miyasining dunyo borlig‘ini izchil aks ettirish, uni obrazlar va 

tushunchalarga aylantirish qobiliyati. U taassurotlar, sezgilar, kechinmalar, fikrlar, 

shuningdek g‘oyalar, e’tiqodlar, qadriyatlar, mo‘ljallar, andozalarning 

ko‘rinmas jarayoni sifatida mavjud. Ong tez oqadigan va bir xil bo‘lmagan 

orqaga qaytmaydigan xususiyatga ega. Shaklan bu jarayon tartibsiz, lekin shu 

bilan bir vaqtda unda muayyan tartib, barqarorlik, struktura, muayyan 

darajada intizom va iroda mavjud. 

Inson ongi ayni vaqtda uning o‘z-o‘zini anglashi, ya’ni o‘z tanasi, fikrlari va 

tuyg‘ularini, o‘zining boshqa odamlarga bo‘lgan munosabatini va o‘zining 

jamiyatdagi o‘rnini anglab etishi, ya’ni o‘zini o‘zi bilishdir. O‘zlikni anglash – bu 

ongimizning o‘ziga xos markazidir. 

Individual ong o‘zining o‘limga mahkumligi bilan tavsiflanadi, lekin uning 

ayrim qismlari noindividual ma’naviy shakl-shamoyil kasb etadi, shuningdek boshqa 

kishilar mulkiga aylanadi. Xatti-harakatlarda inson ongining fragmentlari 

moddiylashadi, ularga qarab odamlarning niyatlari, mo‘ljallari, maqsadlari, g‘oyalari 

haqida xulosa chiqariladi. 

Noindividual ma’naviy borliqning o‘ziga xos xususiyati shundaki, uning 

elementlari saqlanadi, takomillashadi va ijtimoiy makon va vaqtda erkin 

harakatlanadi; 

Ijtimoiy borliq ayrim insonning jamiyatdagi borlig‘i va jamiyatning o‘z 

borlig‘iga bo‘linadi. Har bir inson boshqa odamlar bilan muttasil aloqa qiladi, turli 

ijtimoiy guruhlar: oila, ishlab chiqarish jamoasi, millatning a’zosi hisoblanadi. U 

boshqa individlar bilan yaqin aloqa qilib yashaydi. Odamlarning barcha faoliyati 

mazkur sotsiumga xos bo‘lgan ijtimoiy munosabatlar, chunonchi: siyosiy, huquqiy, 

iqtisodiy, axloqiy va boshqa munosabatlar doirasida amalga oshiriladi. 

Xullas, «borliq» kategoriyasi o‘ta umumiy falsafiy abstraksiya bo‘lib, u turli-tuman 

tabiat hodisalari va jarayonlarini, odamlar jamoalari va ayrim kishilarni, ijtimoiy 

institutlarni, inson ongining darajalari, shakllari va holatlarini mavjudlik belgisiga 

ko‘ra birlashtiradi. Garchi bu hodisalar va jarayonlar borliqning turli sohalariga 



46 

 

taalluqli bo‘lsa-da, ularning barchasini umumiy asos birlashtiradi. Ammo cheksiz 

darajada rang-barang dunyoning yagonaligi to‘g‘risida so‘z yuritish mumkinmi? Bu 

savolga «ha» deb javob berish orqali biz butun borliqning umumiy asosi haqida 

tasavvur hosil qilamiz. 

Virtual borliq texnologiyasi zamirida birinchi marta XX asr 60-yillarining 

o‘rtalarida paydo bo‘lgan kompyuterlar yordamida foydalanuvchi boshqara 

oladigan dunyolar model yaratish mumkin, degan g‘oya yotadi. Virtual borliq 

tizimlari ilmiy davralarda texnologiyalar ongda o‘zgarish yasaydigan kelajakning 

qiyofasi xususida qizg‘in bahsga sabab bo‘lmoqda. Ammo virtual borliq tizimlarini 

ishlab chiqish va kiber maydonni yaratish inqilobiy - ijtimoiy natijaga olib keladi, 

degan fikrni virtual borliq texnologiyasining ilk yaratuvchilari ham, kiborg-

postmodernizm nazariyachilari ham qo‘llab-quvvatlamoqda. 

Inson qo‘lida dunyoni bilishning qudratli quroli, uning yordamchisi, ijodiy 

faoliyat uchun shart-sharoit yaratish vositasi bo‘lib xizmat qiluvchi axborot 

texnologiyasi ayni vaqtda dunyoni bilishning an’anaviy verbal usulini audiovizual 

bilish usuli bilan almashtirmoqda, odamlarda sun’iy olamga kirish illyuziyasini 

vujudga keltirmoqdaki, ular bu sun’iy borliqni amalda mavjud borliq deb qabul 

qilmoqdalar. Bu borliq «virtual borliq» deb nomlanadi. Virtual negizga ega bo‘lgan 

bu borliq odatdagi fizik borliq bilan bir qatorda ob’ektiv tarzda mavjuddir. 

«Virtual borliq» atamasi 1970 yillarning oxirida Massachuset texnologiya 

institutida Jeron Lener tomonidan o‘ylab topilgan. U 1984 yilda dunyoda birinchi 

virtual borliq firmasini tashkil etdi. Bu atama kompyuterda yaratiladigan muhitda 

insonning mavjudligi g‘oyasini ifoda etadi. Virtual (lotincha Virtualis – mumkin 

bo‘lgan) – narsalar va hodisalarning zamon va makonda moddiy mavjudligiga 

qarama-qarshi o‘laroq, ob’ektiv narsalar yoki sub’ektiv obrazlar 

mavjudligining nomoddiy turi. «Virtual borliq» atamasi muomalaga 

amerikalik kinematografchilar tomonidan kiritilgan. Ular muayyan sabablarga 

ko‘ra tabiiy yo‘l bilan amalga oshirib bo‘lmaydigan xayoliy imkoniyatlarni belgili-

grafik shaklda sun’iy amalga oshirish mumkinligi haqidagi kinolentani shu nom bilan 

chiqarganlar. 

Virtual borliq - inson real borliqda harakat qilayotgani illyuziyasini 

kompyuterda yaratish imkonini beruvchi interfaol texnologiya. Bunda ob’ektiv 

borliqni tabiiy sezgi organlari yordamida idrok etish o‘rnini maxsus interfeys, 

kompyuter grafikasi va ovoz vositasida sun’iy yaratilgan kompyuter axboroti 

egallaydi. Virtual borliq amalda yo‘q narsa, uni qo‘l bilan tutish, uning ta’mi va hidini 



47 

 

his qilish mumkin emas. Shunga qaramay, u mavjud va inson bu xayoliy 

olamga kirib, uni nafaqat kuzatadi va boshdan kechiradi, balki unga ta’sir ko‘rsatish 

imkoniyatiga ham ega bo‘ladi, ushbu olamda mustaqil harakat qiladi, uni o‘zgartira 

oladi. Virtual olam – inson borlig‘ining o‘ziga xos shakli va odamlar ma’naviy 

aloqasining alohida madaniy shaklidir. 

Virtual borliq nazariy izlanishlardan ommaviy axborot vositalari va 

telekommunikatsiyalar ajralmas qismi bo‘lgan hozirgi zamon madaniyatining 

tarkibiy qismiga aylandi. 

Yangi axborot-kommunikatsiya texnologiyalariga intilish bizga rivojlangan 

jamiyatlarda tobora katta rol o‘ynayotgan yangi tajribaning cheksiz imkoniyatlarini 

qo‘lga kiritish imkonini beradi, degan umid bilan bog‘liqdir. Virtual borliq tizimlari 

bu tajribadan va insonning «yangi o‘ziga to‘qligi»dan foydalanish imkonini amalda 

ta’minlaydi. Inson faqat o‘z tasavvuri bilan cheklanadigan sun’iy tarzda yaratiluvchi 

virtual olamlar orasida yashay boshlaydi. Bunday dunyoni yaratish mumkinmi? 

Biz o‘zimizda kiborglarni kashf etamizmi yoki faqat ongning 

kompyuterlar modellashtiruvchi muhit doirasidagi hozircha ifodalash mumkin 

bo‘lmagan holatlarining tajribasinimi - buni kelajak ko‘rsatadi. 

Bu yaqinlashayotgan va kompyuter ekranlari yorug‘i bilan o‘ziga chorlayotgan 

holatlarni qanday baholash hamda tavsiflash mumkin? Hozirgi zamon odamining 

haqiqiy bo‘lmagan, g‘ayriinsoniy zombi holatidagi mavjudligi borliqni inkor etish 

demakdir. U shaklan boshqacha borliq, mazmunan esa yo‘qlik sifatida amal qiladi. 

Borliqning yuqorida sanab o‘tilgan turli shakllari bugungi kunda fanga aniq 

ma’lum bo‘lgan, kuzatish, o‘rganish, tahlil, nazorat va hokazolar predmeti bo‘lishi 

mumkin bo‘lgan barcha narsalarni o‘z ichiga oladi. Ayni zamonda dunyo fan va inson 

aqli anglab etmagan jumboqlar va mo‘‘jizalarga to‘ladir. Ammo bu hol borliq 

haqidagi hozirgi tasavvurlar o‘z kuchini yo‘qotadigan qandaydir o‘zga dunyolar 

mavjudligidan dalolat beradi, deb aytish uchun etarli asoslar mavjud emas. 

Borliqning turli shakllarini jonsiz tabiatdan boshlab mufassalroq ko‘rib 

chiqamiz, zero u hozirgi zamon fani nuqtai nazaridan jonli va ijtimoiy tabiatning 

negizi hisoblanadi. 

  

2.2. Falsafada ong masalasi. Ijtimoiy ong va uning shakllarini tarkibiy-

funksional mazmuni. 

Inson borlig‘ida ongning tabiati. Ong muammosini echishga nisbatan yangicha 

yondashuvlar hozirgi zamon falsafasining irratsionalistik oqimlariga (lot. Irra 



48 

 

Ongning tabiati.) mansub. Ong muammosi o‘ta murakkab muammolardan biri bo‘lib, 

falsafada doim qizg‘in bahs va munozaralarga sabab bo‘lib kelgan. Bu bahs va 

munozaralar hozir ham tugagani yo‘q. Ongning tabiati shunday: u hissiy idrok 

etiladigan ob’ektiv borliqni tushunish va aks ettirish uchun biz yuqorida foydalangan 

aksariyat ko‘rsatkichlar va tavsiflarga mos kelmaydi. Ongni o‘lchash, biron-bir tarzda 

miqdoriy ifodalash, sezish yoki kuzatish mumkin emas, zero uning massasi ham, 

energiyasi ham yo‘q, shuningdek u moddiy ob’ektlar kabi muayyan shakl-shamoyilga 

ham ega emas. 

Ong shak-shubhasiz mavjud, ammo u mavhum bo‘lib, balki bilvosita – 

odamlar tili va muayyan faoliyati orqali namoyon bo‘ladi. Binobarin, inson 

borlig‘ining bu elementlarini tahlil qilmasdan ongning mohiyatini aniqlash mumkin 

emas. Mazkur tahlil ongning biologik jihatini ham o‘z ichiga oladi, zero uning 

mavjudligi inson bosh miyasi faoliyati bilan uzviy bog‘liq. Shu sababli ongning 

tabiati nafaqat falsafada, balki fiziologiya, psixologiya, sotsiologiya, kibernetika, 

informatika va boshqa ijtimoiy va tabiiy fanlarda ham o‘rganiladi. 

Ayni vaqtda mazkur muammo o‘ta murakkabligi tufayli uning falsafiy talqini 

ayrim fanlar uchun muhim metodologik rol o‘ynaydi. Ularning natijalari esa, o‘z 

navbatida, ongning tabiati xususidagi falsafiy mulohazalar uchun asos bo‘ladi. 

Ongning tabiati masalasining qo‘yilishi va unga berilgan tegishli javob, odatda, 

barcha keyingi falsafiy, chunonchi: ontologik, gnoseologik, ijtimoiy va boshqa 

mavzulardagi mulohazalarning yo‘nalishini belgilaydi. 

Ong va jonning tenglashtirilishi. Atrof muhitda, o‘z ichki dunyosida yuz 

berayotgan o‘zgarishlarga odamlar qadim zamonlardayoq e’tibor berganlar. Bu jon 

va ruh haqidagi mulohazalar paydo bo‘lishiga olib kelgan. Shu tariqa bashariyat 

tarixida animizm - odamlar, hayvonlar hayoti, narsalar va hodisalarga jon va ruhlar 

ta’sir ko‘rsatishiga bo‘lgan e’tiqod paydo bo‘ldi, shu asnoda shakllangan dunyo 

haqidagi tasavvurlar keyinchalik u yoki bu tarzda turli dinlar negizini tashkil etdi. 

Jon haqidagi ilk falsafiy tasavvurlar odatda muayyan birinchi asoslar (havo, olov, 

atomlar harakati va sh.k.) bilan bog‘langan va shaxssiz bo‘lgan, ya’ni inson 

tabiatining betakrorligi, uning individualligi bilan tenglashtirilmagan. Suqrotdan 

oldingi falsafa to‘laligicha shunday xususiyatga ega bo‘lib, bu erda ideallik 

tushunchasini deyarli uchratmaymiz. Masalan, olovni oqil va olijanob, suvni – tuban 

asos deb hisoblagan Geraklit jon (psixeya) olov yoki suvdan iborat bo‘ladi, degan 

g‘oyani ilgari suradi. Olov ko‘proq bo‘lgan «quruq» jonni - eng oqil va maqbul deb 

hisoblaydi. Jon namlangach, o‘z kuchini yo‘qotadi, ho‘llangach esa – halok bo‘ladi. 



49 

 

Shu sababli jon olovi kuchliroq yonishi uchun faol ma’naviy va aqliy hayot 

kechirishga harakat qilish lozim. O‘z navbatida ayrim kishilarning jonlari butun 

dunyoning birinchi sababi hisoblanadigan va uni boshqaradigan dunyoviy aql olovi – 

«logos» bilan bog‘liq. 

Ong haqidagi tasavvurlarning rivojlanishi. Yangi davrda ong haqidagi 

tasavvurlar ancha kengaydi. R.Dekart (1596-1650) ongni tafakkur bilan tenglashtirib, 

uni umumiyroq tusdagi «ruhiyat» tushunchasidan ajratdi va ongni mustaqil, erkin 

fikrlovchi substansiya deb hisoblab, yonma-yon joylashgan boshqa – ko‘lamli, 

fikrlamaydigan, moddiy substansiyaga qarshi qo‘ydi. Dualizm deb nomlangan 

mazkur falsafiy yondashuv keyinchalik ongning tabiatini tushunishga nisbatan ikki 

qarama-qarshi yondashuv yuzaga kelishiga zamin hozirladi. Shulardan biri ruhiyni 

jismoniyga (Gobs); ma’naviyni – moddiyga bog‘lash bilan tavsiflanadi. Ikkinchi 

yondashuv sub’ektiv (Berkli, Yum, Fixte, Max va boshqalar) va ob’ektiv (Platon, 

Foma Akvinskiy, Gegel) idealizm bilan bog‘liq bo‘lib, moddiy va jismoniy narsalar 

va hodisalarni ikkilamchi, ideal, ma’naviy, ruhiy narsalar va hodisalar mahsuli deb 

tushunishi bilan ajralib turadi. 

Ikkala yondashuv ham nemis klassik falsafasida faol rivojlantirildi. Masalan, 

Gegel individual ongga butun rivojlanish negizi sanalgan mutlaq g‘oyaning pirovard 

shakllaridan biri sifatida yondashdi. Bu erda ong tarixan belgilangan faol asos sifatida 

tushuniladi. Mazkur asosda uning tuzilishi darajalari, xususan, hissiy, mantiqiy, 

individual va ijtimoiy darajalar farqlanadi. 

Byuxner, Foxt, Moleshott kabi faylasuflar ongga «vulgar materializm» nuqtai 

nazaridan yondashadi. Bu yondashuvga ko‘ra ong sof moddiy jarayon sifatida talqin 

qilinar, uning mazmuni esa inson eydigan oziq-ovqat mahsulotlarining kimyoviy 

tarkibi bilan bog‘lanar edi. Ular jigardan safro ajralganidek, aqldan fikr ajraladi, deb 

hisoblagan. 

Tabiatshunoslikning rivojlanishi, ayniqsa neyrofiziologiya, biologiya, 

eksperimental psixologiya sohasida qo‘lga kiritilgan yutuqlar so‘nggi yillarda bizning 

ong tabiati haqidagi tasavvurlarimizni sezilarli darajada kengaytirdi. Shunga 

qaramay, sun’iy intellekt yaratish borasidagi ishlar, «fikrlovchi mashinalar»ning 

paydo bo‘lishi va «axborot portlashi» va kompyuter inqilobining boshqa natijalari, 

xususan shaxmat o‘yinida hatto jahon chemionlarini ham yutishga qodir 

superkompyuterlarning yaratilishi inson ongining mohiyati va imkoniyatlari haqidagi 

masala yangidan qo‘yilishiga sabab bo‘ldi. Shunday qilib, avvalgi savollarga javob 

olish barobarida yangi muammolar ham paydo bo‘ldi. Biroq ular ong muammosini 



50 

 

echishga nisbatan har xil, ba’zan bir-birini istisno etuvchi nuqtai nazarlar va falsafiy 

yondashuvlar sonini aslo kamaytirgani yo‘q. 

Ongsizlik. Ongsizlikni (ong osti) tushunish yanada ko‘proq qiyinchilik 

tug‘diradi. Uning mavjudligi avstriyalik mashhur psixiatr Z.Freyd (1856-1939) 

tomonidan XX asr boshida aniqlagan. 

Har xil tushlar, gallyusinatsiyalar, xayoldan ketmaydigan g‘oyalar, intuitsiya va 

shu kabilar ongsizlikning namoyon bo‘lish shakllariga misol bo‘lishi mumkin. Ular 

odamlar ruhiyati va xulq-atvoriga kuchli ta’sir ko‘rsatadi, lekin ayni vaqtda bu 

jarayonlarni boshqarish nuqtai nazaridan ularga bo‘ysunmaydi. SHu 

sababli ongsizlik ongning muayyan lahzada ong bilan boshqarishga qodir 

bo‘lmagan parchasi, deyish mumkin. 

Olimlar insonda onglilik va ongsizlikning o‘zaro nisbati to‘g‘risida so‘z yuritar 

ekanlar, ba’zan ularni okeandagi muztoqqa o‘xshatadilar. Bu muztog‘ning suv 

ustidagi ko‘zga ko‘rinadigan qismi ongga qiyoslanadi, suv ostidagi ko‘rinmaydigan 

qismi esa ongsizlikka o‘xshatiladiki, uning miqyosi, shakli, tuzilishi va mazmuni 

haqida biz bilvosita belgilarga ko‘ra faqat taxmin qilishimiz mumkin. 

Individual ong borlig‘i. Inson ongini ilmiy tushunish yo‘lidagi birinchi qadam 

odamzot ongi uning miyasi va fiziologiyasi bilan uzviy bog‘liq bo‘lsa-da, lekin ular 

umuman jonsiz yoki jonli tabiat bilan mutlaqo bog‘lanmaydigan alohida narsa sifatida 

mavjud ekanligini tan olish bilan bog‘liqdir. 

Ong inson miyasining ob’ektiv borliqni ideal obrazlarda aks ettirish va bu 

obrazlardan fikrlash jarayonida foydalanish qobiliyati sifatida amal qiladi. Uni 

bevosita kuzatish mumkin emas. Ong faqat inson miyasi ishining natijasi, uning 

xossasi sifatida, shuningdek ong namoyon bo‘lishining fikrlar, g‘oyalar, e’tiqodlar, 

qadriyatlar, mo‘ljallar va shu kabilar tarzida ifodalangan turli shakllari orqali tadqiq 

etilishi mumkin. 

Individual ong borlig‘ini odatdagi makon va vaqt koordinatalarida tavsiflash 

mumkin emas. U nafaqat doim «shu erda va hozir» mavjud bo‘ladi, balki go‘yoki 

makondan tashqarida yotadi, chunki biron-bir hajm yoki miqdoriy o‘lchanadigan 

chiziqli ko‘rsatkichlar bilan ifodalanishi mumkin emas. Vaqtda u (dalil sifatida, 

hodisa sifatida), har qanday narsaning borlig‘i kabi, faqat hozirgi zamonda mavjud 

bo‘ladi, zero u o‘tmishda yo‘q bo‘lgan, kelajakda esa hali mavjud emas. Biroq, 

moddiy narsalar borlig‘idan farqli o‘laroq, ong bir qancha o‘ziga xos xususiyatlar, 

chunonchi: vaqt shkalasi bo‘ylab o‘tmishga ham, kelajakka ham bir lahzada ko‘chish, 

ilgari mavjud bo‘lgan narsalar, yuz bergan voqealarni xayolda aks ettirish, paydo 



51 

 

bo‘lishi, yuz berishi mumkin bo‘lgan narsalar va voqealarni tasavvurda gavdalantirish 

qobiliyatiga egadir. Ammo o‘tmish yoki kelajakning ideal obrazlari hisoblangan 

ongni uning haqiqiy borlig‘ida o‘z ekranida tasvirlarni almashtiruvchi aylanuvchan 

kaleydoskop bilangina taqqoslash mumkin. 

Ayrim kishilar borlig‘i haqida so‘z yuritganda, shuni ta’kidlash lozimki, u barcha 

jonli organizmlarda bo‘lganidek funksionalgina emas, balki o‘z shakllanish 

jarayonida muayyan bosqichlardan o‘tadi, bunda tana bilan bir qatorda ruh ham 

rivojlanadi. Garchi bu ikki jarayon dialektik jihatdan o‘zaro bog‘liq bo‘lsa-da, ulardan 

har birining rivojlanishi o‘z yo‘lidan boradi va asosan turli qonunlarga bo‘ysunadi. 

Ayrim kishilar bir-biriga o‘xshamasligi va ularning cheksiz darajada rang-barangligi 

shu hol bilan belgilanadi. Ular o‘z shakllanish jarayonining ayni bir bosqichlari - 

inson, individ, shaxsni har biri o‘zicha bosib o‘tadi. 

Shaxs – insonning uni qurshagan boshqa odamlar tomonidan qanday idrok 

etilishi, tavsiflanishi va baholanishini aks ettiruvchi ijtimoiy hodisa. Shaxs faqat 

jamiyatda, o‘ziga o‘xshash odamlar bilan muloqot qilish, o‘tgan avlodlar to‘plagan 

tajriba va bilimlarni, o‘ziga qadar yaratilgan qadriyatlar va xulq-atvor qoidalarini 

o‘zlashtirish orqali shakllanishi mumkin. Shuning uchun ham shaxs bo‘lish – ijtimoiy 

«qiyofa»ga ega bo‘lish demakdir. Bularning barchasi ijtimoiy borliqning turli 

holatlari va jarayonlarini tavsiflaydi. Ularni to‘la yoritish ijtimoiy falsafa 

muammolarining butun majmuini tahlil qilishni taqozo etadi. 

Ijtimoiy ong borlig‘i. Ijtimoiy borliqning o‘ziga xos xususiyatlariga nazar 

tashlasak, u borliqning biz yuqorida ko‘rib chiqqan boshqa barcha shakllaridan 

butunlay farq qilishini ko‘ramiz. Yaxlit holda olingan ijtimoiy «organizm» hayvonlar 

podasidan butunlay farq qiladi. Jamiyatning bu o‘ziga xos, betakror xususiyati 

falsafada «ijtimoiy ong», «jamoa aqli», «ob’ektivlashgan ma’naviyat» va hokazolar 

deb ataladi. U har xil shakllarda namoyon bo‘ladi. 

Bu fikrni isbotlash uchun muloqot, kommunikatsiya, odamlarni tarbiyalash va 

ularning ijtimoiylashuvi vositasi sanalgan tilni ko‘rib chiqamiz. Tilning ayrim kishilar 

ongi, g‘oyalari, fikrlari bilan uzviy bog‘liqligi aniq, ammo hozirgi zamon fani nuqtai 

nazaridan til ijtimoiy tabiatga ega ekanligi ham shubhasizdir. Xuddi shuningdek til - 

inson nutqi odamlar jamiyatida paydo bo‘lgani va faqat shu erda mavjud bo‘lishi 

mumkin. Uning tashqi og‘zaki, ovoz ko‘rinishi, mazmuni, teranligi, kengligi, boyligi 

ko‘plab avlodlarning ko‘p asrlik o‘zaro aloqasi va o‘zaro kamol topishi mahsulidir. 

Bunda ayrim inson u yoki bu tilni faqat muloqot jarayonida o‘zlashtiradi. Ayni holda 

umuman til haqida so‘z yuritilmoqdaki, u tabiiy ham, sun’iy ham bo‘lishi mumkin. 



52 

 

Endi individual va jamoa (ijtimoiy) ma’naviyatining ideallar, meyorlar, 

qadriyatlar va tasavvurlarda aks etuvchi o‘xshash jihatlari va farqlariga to‘xtalamiz. 

Individual ma’naviy borlig‘dan farqli o‘laroq, ijtimoiy ma’naviy borlig‘ haqida uning 

fan, san’at, din, axloq va umuman madaniyat tarzidagi ko‘rinishlariga qarab hukm 

chiqarishimiz mumkin. Xususan, u yoki bu ilmiy g‘oyalarning paydo bo‘lishi doim 

muayyan olimlar bilan bog‘liq, ammo fan ijtimoiy hodisa sifatida muayyan shaxslar 

bilan bog‘lanmaydi, zero u ayrim olimlar ilgari surgan nazariy qoidalar majmuidan 

yuqoriroq darajada turadi. Bosma, audiovizual va boshqa axborot manbalari, tegishli 

asbob-uskunalar va shu kabilarsiz fanni tasavvur qilish mumkin emas. U yaxlit hodisa 

sifatida mustaqil borliqqa ega. Bugungi kunda, kompyuter texnologiyalari inqilobi 

davrida fan jamiyatning bevosita ishlab chiqarish kuchiga aylandi. 

San’at sohasi haqida ham shunday deyish mumkin. Qo‘shiqlar, raqslar va musiqa 

o‘z muayyan ijrochilariga ega bo‘lgan holda, o‘zining odatlar, rasm-rusumlar va 

ideallar ko‘rinishidagi nisbatan mustaqil hayoti bilan yashaydi va shu tariqa ijtimoiy 

makon va vaqtda harakatlanib saqlanishi, takomillashishi va ko‘payishi mumkin. 

Ijtimoiy ongning yana bir o‘ziga xos xususiyati shundaki, u, individual ongdan 

farqli o‘laroq, o‘z «tanasi»ni «tark eta» olmaydi, xuddi shuningdek u o‘z «tanasi»dan, 

ya’ni jamiyatdan tashqarida mavjud bo‘lishi ham mumkin emas. Shu sababli ijtimoiy 

ong asrlar mobaynida abadiy mavjud bo‘lgan, yo‘q qilib bo‘lmaydigan narsa sifatida 

qaralgan, uning borlig‘i esa butun insoniyat borlig‘i yo‘q bo‘lishi bilan barham 

topishi mumkin, deb hisoblangan. 

Ammo XX asrning o‘rtalarida odamlar o‘z-o‘zini qirg‘in qilish vositasi – yadro 

qurolini yaratdilar va shu paytdan e’tiboran insoniyat o‘zining «umrboqiyligi»ni 

yo‘qotdi va endilikda u, yashab qolishga harakat qiluvchi ayrim jonli organizm kabi, 

ijtimoiy hayotni o‘z-o‘zini qirg‘in qilishdan asrab, o‘z ijtimoiy borlig‘ini saqlash 

haqida qayg‘urishi lozim. Shu bois quyida ongning funksiyasini o‘rganamiz. 

Ong falsafiy muammo sifatida. Ratsionalizmdan farqli o‘laroq 

irratsionalizm (irrationalis – nooqilona, ongsiz) borliqni oqilona anglash imkoniyatini 

cheklaydi, ba’zan esa butunlay inkor etadi. Xususan, neofreydizmning atoqli 

namoyandalaridan biri K.G.Yung (1875-1961) ongni ilmiy vositalar bilan bilish 

mumkin emas, deb hisoblagan va unga ta’rif berishga urinishlardan butunlay voz 

kechib, uni rasmlar va metaforalar yordamida tavsiflash bilangina kifoyalanishni 

taklif qilgan. Ongni tushunish irratsionalizm ekzistensializm va neopozitivizm kabi 

falsafiy oqimlarga ham xosdir. 



53 

 

Irratsionalizmga zid o‘laroq, ongni tushunishga nisbatan materialistik yondashuv 

ongning paydo bo‘lishini materiyaning o‘zi bilan tushuntirishga intilish, ayni vaqtda 

uning tabiat va vaqtdan tashqarida hamda nomoddiy kelib chiqishini inkor etish bilan 

tavsiflanadi. Bunday qarashlarni asoslash uchun ilmiy va amaliy yutuqlardan doim 

keng foydalanilgan. Mazkur yo‘nalish turli davrlarda sezuvchi, fikrlovchi 

materiyaning farqi va o‘ziga xos xususiyatlari nimada?, degan mushkul savollarga 

javob izlagan. 

Mazkur muammoni to‘la va uzil-kesil tushunganlikni da’vo qilmasdan, shuni 

qayd etish mumkinki, hozirgi zamon fani va o‘zini bevosita yoki bilvosita namoyon 

etuvchi ong inson miyasining ish jarayoni hisoblanadi, uning funksiyasi sifatida amal 

qiladi va undan ayri holda namoyon bo‘lmaydi, deb aytish imkonini beradi. 

Hozirgi zamon fani inson miyasida yuz milliarddan ortiq asab hujayralari uzluksiz 

ishlashini, ularning har biri o‘z navbatida boshqa o‘n ming hujayra bilan axborot va 

signallar almashishini aniqlagan. Inson miyasi, garchi uning massasi tana massasining 

atigi ikki-uch foizini tashkil etsa-da, organizm ovqatdan oladigan butun energiyaning 

yigirma foiziga yaqinrog‘ini iste’mol qiladi. 

Mazkur o‘ta murakkab biologik «kompyuter» ishini tadqiq etish mumkin bo‘lib, 

bu bilan maxsus fanlar shug‘ullanadi, ammo falsafa bunday tadqiqotlarni e’tiborga 

olib, o‘z oldiga birinchi navbatda ongning tabiati qanday, degan savolga uning 

vujudga kelishi va genezisini o‘rganish yo‘li bilan javob berish vazifasini qo‘yadi. 

Bunda falsafa inson miyasining funksiyasi sanalgan ongni o‘rganish bilangina 

cheklanmaydi, balki masalani kengroq qo‘yadi: ongning boshqa shakllari, xususan 

o‘zga moddiy tuzilmalardan paydo bo‘lgan ong shakllari mavjud bo‘lishi 

mumkinmi?, degan savolga javob izlaydi. Shuningdek, falsafa ongning materiyadan 

oldin paydo bo‘lgan yoki u bilan mutlaqo bog‘liq bo‘lmagan mohiyat hisoblanishini 

nazarda tutadigan ta’limotlarni ham istisno etmaydi. 

Shunga qaramay bugungi kun nuqtai nazaridan inson aqli tushunishga qodir 

bo‘lgan borliqqa tayanadigan falsafiy g‘oyalar ishonchliroq xususiyat kasb etadi. Shu 

ma’noda ong haqida hozircha faqat inson miyasi faoliyati munosabati bilan aniq so‘z 

yuritish mumkin. 

Yangi tabiiy-ilmiy ma’lumotlar olinishi ongning tabiatini tushunishga nisbatan 

materialistik yondashuvlar mavqeini kuchaytirmoqda. Ammo, kezi kelganda shuni 

ta’kidlab o‘tish lozimki, bu o‘ta murakkab masala xususida falsafaning materialistik 

yo‘nalishi vakillari o‘rtasida ham yagona fikr mavjud emas. Masalan, XX asrning 50-

yillari oxirida AQSh va Avstraliyada ilmiy materializm vujudga keldi. U «vulgar 



54 

 

materializm» an’anasini davom ettirib, mohiyat e’tibori bilan ma’naviy hodisalarni 

miyaning fizik holatlari bilan tenglashtirdi (R.Rorti, G.Feygl, D.Armstron va 

boshqalar). 70-yillarda AQSh va Kanadada yana bir falsafiy yo‘nalish – 

«emerjentistik materializm» shakllandi (ingl. emerge – yuzaga chiqish, paydo bo‘lish, 

yuzaga kelish). Uning vakillari – M.Bunge, J.Margolis va boshqalar individul ruhiyat 

va ongning evolyusion kelib chiqishi g‘oyasini himoya qilib, ruhiy hodisalarni 

jismoniy hodisalarga bog‘lashga qarshi chiqdilar. 

Xulosa qilib shuni aytish mumkinki, ongning materialistik konsepsiyasi hozircha 

eng mukammal va hozirgi zamon tabiatshunosligi talablariga ko‘proq darajada javob 

beradigan falsafiy konsepsiya bo‘lib qolmoqda. Ayni shu sababli unga quyida 

mufassalroq to‘xtalamiz. 

Ongning materialistik konsepsiyasi. Materialistlar ongning paydo bo‘lishini 

faqat notirik materiyadan tabiiy yo‘l bilan vujudga kelgan tirik materiyaning tadrijiy 

rivojlanishi mahsuli sifatida tushuntirishga harakat qildilar va ong tabiatining 

talqiniga «in’ikos» tushunchasini kiritadilar. Uni materiyaning umumiy xossasi deb 

hisoblab, ongni in’ikosning oliy tipi deb tavsiflaydilar va ongning genezisiga tabiiy-

tarixiy nuqtai nazardan yondashib, uning paydo bo‘lishini mehnat va til bilan 

bog‘laydi. 

Bu nazariya ob’ektiv dunyoning barcha ob’ektlari, jarayonlari va hodisalari 

muttasil o‘zgarishda bo‘lishi, shuningdek bir-biri bilan universal o‘zaro aloqa qilishi 

va o‘zaro ta’sirga kirishishini e’tirof etadi. 

Bunday o‘zaro ta’sirlar natijasida ayrim jismlar va hodisalar boshqa jismlar va 

hodisalarga ta’sir ko‘rsatib, ularda tegishli o‘zgarishlar yasash va ularni muayyan 

tarzda o‘zida gavdalantirish orqali ularda go‘yoki o‘z «izi»ni qoldiradi. 

In’ikos - narsa va hodisalarning o‘zaro ta’sirlashuvi asosida hosil bo‘ladigan 

hodisa, holat, jarayon va o‘zgarishlarni ifodalaydi[1]. 

Tirik tabiatda in’ikos nisbatan sodda shakllari va passiv xususiyati bilan 

tavsiflanadi. Ya’ni, sirtdan ta’sirlanish natijasida narsalar va hodisalar o‘z mexanik, 

fizik yoki kimyoviy xususiyatlarini o‘zgartiradi, lekin mazkur o‘zaro ta’sirga javoban 

hech qanday faollik ko‘rsatmaydi. Bu erda qumdagi oyoq izlari yoki qadimgi 

organizmlar va o‘simliklarning tog‘ jinslaridagi izlari, fotosuratlar, ko‘zgudagi aks va 

shu kabilar misol bo‘lib xizmat qilishi mumkin. 

Hayot paydo bo‘lgan paytdan e’tiboran in’ikosning butunlay boshqacha 

(biologik) shakli – ta’sirlanuvchanlik barcha jonli narsalarning atrof muhit ta’siriga 

munosabat bildirish qobiliyati sifatida vujudga keldi. Bu qobiliyat faqat sirtdan 

https://mt.bimm.uz/data/modules/a5f911b559eea57ff5a021a5475910e6/topics/lecture/13792_uzk/index.htm?v=1700042103#_ftn1


55 

 

ta’sirlarga nisbatan namoyon bo‘ladi. Jonli organizmlar evolyusiyasining yuqoriroq 

darajasida (hayvonot dunyosi – fauna vujudga kelishi bilan) ta’sirlanish qobiliyati 

butunlay boshqa xossa – sezuvchanchanlikka o‘tadi. Bu endi in’ikosning ruhiy shakli 

bo‘lib, u organizmlarda nerv sistemasi va ruhiyatning elementar shakllari paydo 

bo‘lishi natijasida vujudga keladi. Sezuvchanlik organizmlarning narsalarning ayrim 

xossalarini sezgilar tarzida aks ettirish qobiliyati sifatida namoyon bo‘ladi. 

Sezgilar esa, o‘z navbatida, yuksak darajada uyushgan hayvonlarda, masalan 

umurtqali hayvonlarda in’ikosning yanada murakkabroq shakllari, xususan idrok 

etish va tasavvur qilish qobiliyatlari paydo bo‘lishiga zamin hozirlaydi. Bu 

in’ikosning ob’ektiv dunyo narsalari va hodisalari miyada ularning ideal nusxalari 

ko‘rinishida aks etadigan darajasidir. Bu erda «aqlli» hayvonlar miyasi 

imkoniyatlarining chegarasi namoyon bo‘ladi. Garchi ular o‘zini qurshagan 

dunyoning ideal obrazlarini tasavvur qilib, shu obrazlarga ko‘ra, masalan, o‘z 

egalarini tanisalar-da, ularning miyasi ideal obrazlar bilan fikrlash amallari tarzidagi 

maxsus ishni bajarishga qodir emas. Bu vazifani hal qilishga yuqoriroq darajadagi 

miya qodir bo‘lib, unga faqat insongina egadir. 

Shunday qilib, biologik in’ikos sezish, idrok etish va tasavvur qilish kabi hissiy 

shakllarda amalga oshiriladi. Yuqorida ta’kidlab o‘tganimizdek, bu erda fikrlash 

jarayonida namoyon bo‘ladigan ong mavjud emas. Ong borliqni aks ettirishning 

yuqoriroq darajasi bo‘lib, faqat ijtimoiy sohada mavjud bo‘lishi mumkin va inson 

miyasida avvalo abstrakt fikrlashning tushunish, mulohaza va mushohada yuritish 

kabi ideal shakllarida amalga oshiriladi. Inson ideal obrazlarni o‘z ongida 

umumlashtirib, shu tariqa ob’ektiv borliqni tushunchalarda (kategoriyalarda) aks 

ettiradi. Ularning o‘rtasida mantiqiy aloqa o‘rnatib, turli narsalar, hodisalar va shu 

kabilarning mohiyatini to‘g‘ri yoki noto‘g‘ri aks ettirish orqali ular haqida u yoki bu 

xulosaga keladi. Mushohada yuritib inson narsalar va hodisalarni biladi va shu tariqa 

borliqni ongning muhim xususiyati sanalgan abstrakt fikrlash orqali aks ettiradi. 

In’kosning oliy shakli sifatida ongning paydo bo‘lishi «aqlli odam» (homo 

sapiens)ning shakllanish jarayoni bilan bog‘lanadi va avvalo mehnat faoliyati bilan 

belgilanadi. Mehnat qilish qobiliyati ruhiyatning rivojlanishida ulkan sakrash bo‘ldi. 

Maymun anatomiyasi va fiziologiyasidagi evolyusiya inson paydo bo‘lishiga zamin 

hozirlagan bo‘lsa, tabiati sof ijtimoiy xususiyatga ega bo‘lgan mehnat mazkur 

jarayonning eng muhim omiliga aylandi. 

Til va ong. Ong nafaqat insonning mehnat faoliyati, balki odamlar o‘zaro aloqasi 

va muloqotining universal vositasi – til bilan ham uzviy bog‘liqdir. Aniq, tushunarli 



56 

 

nutqning paydo bo‘lishi, nafaqat ijtimoiy munosabatlar, balki insonning o‘zi, uning 

ongi rivojlanishining butunlay yangi va qudratli vositasiga aylandi, chunki biologik 

omil (irsiyat)dan tashqari odamlarda til yordamida yanada qudratliroq omil – tajriba 

va ijtimoiy muhim axborot berishning ijtimoiy usuli paydo bo‘ldi. Bu turli avlodlar 

va tarixiy davrlarning bilimlari, an’analari, madaniyatlarining vorisiyligini 

ta’minladi, so‘nggi zikr etilgan hol esa, o‘z navbatida, tilning yanada rivojlanishi va 

takomillashuviga turtki berdi va zamin hozirladi. 

Shunday qilib, mehnat, ong va til bir-biri bilan shu darajada uzviy bog‘landiki, 

ulardan har birining kelib chiqishi va tarixiy rivojlanishini bir-biridan alohida 

tasavvur qilish mumkin emas. Bunda til insonning fikrlash faoliyati amalga oshuvchi 

muhim shakl hisoblanadi, mehnat esa, o‘z navbatida, tilni rivojlantiradi va boyitadi. 

Xullas, individning ongi ijtimoiy belgilangandir, ya’ni u faqat jamiyatda 

shakllanadi va undan tashqarida paydo bo‘lishi mumkin emas. U nafaqat kelib 

chiqishiga ko‘ra, balki borliq usuli jihatidan ham ijtimoiy hodisa hisoblanadi, chunki 

odamlarning xulq-atvori, harakatlarida namoyon bo‘ladi, ularning faoliyat 

yo‘nalishini belgilaydi. 

Fikrlovchi odamning o‘ziga xos xususiyati shundaki, u o‘z ongi yordamida o‘zini, 

o‘zi yashayotgan muhitni tahlil qilib, o‘z «Meni» haqida tasavvur hosil qiladi va 

o‘zini bu borliqdan ajratib, shu tariqa o‘zligini shakllantiradi. Emotsiyalarga boy 

bo‘lgan va qadriyatlarga qarab mo‘ljal oluvchi inson ongi faol asos sifatida amal 

qiladi, chunki u borliqning passiv in’ikosi emas, balki fikrlash faoliyatining izchil, 

nazorat qilinadigan va boshqariladigan jarayoni hisoblanadi. Shu ma’noda u ijodiy 

faoliyat sifatida ham namoyon bo‘ladi, zero u nafaqat borliqni aks ettiradi, balki uni 

o‘zgartirib, borliqning yangi shakllarini yaratadi. 

Bu erda har qanday ijodkor faoliyatining negizi, shuningdek inson yaratgan va 

yaratayotgan «ikkilamchi» tabiatning paydo bo‘lish asoslari mujassamlashadi. Aynan 

inson ongining faol va ijodiy xususiyati uni sun’iy intellekt manbalari – «aqlli», 

«fikrlovchi» mashinalar bilan bir qatorga qo‘yish imkonini bermaydi. Garchi ular 

axborotga ishlov berish borasida insondan ancha ustun va hatto ularning ishida «ijod» 

unsurlari ham namoyon bo‘lsa-da, lekin ular mashinalar bo‘lib qoladi. Ularning ishi 

ma’naviyatdan mahrum va umuman olganda odamlarning ongli faoliyati bilan 

tenglasha olmaydi. Bu faoliyat oldindan belgilangan har qanday dasturdan boyroq, 

zero madaniy jarayondan uning faol asosi sifatida o‘rin olgan va asosan madaniyat 

bilan belgilanadi. 

 



57 

 

2.3.Dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyati. 

           Fan borliqning tabiiy, ijtimoiy qonunlarini, shuningdek fikrlash hamda bilish 

qonunlarini topishga yo‘naltirilgan bilimlarni ishlab chiqish va rivojlantirish 

demakdir. Fan inson faoliyatining muayyan sohasi bo‘lib, uning maqsadi 

tushunchalar, nazariyalar, gipotezalarning yaxlit sistemasi hamda ilmiy bilimning 

boshqa shakllari asosida ob’ektiv olamdagi narsalar va hodisalarni o‘rganishdan 

iborat. 

           O‘z tuzilishi, predmeti va bilish metodiga ko‘ra fanlar tabiiy va ijtimoiy 

bo‘ladi. Texnik va iqtisodiy fanlar alohida guruhlarni tashkil etadiki, ular to‘g‘risida 

biz keyingi mavzularda batafsilroq va mufassalroq fikr yuritamiz. 

           Fanning vujudga kelishi va rivojlanishi, pirovard natijada, moddiy va ma’naviy 

ishlab chiqarish, jamiyat taraqqiyoti, ehtiyojlari bilan belgilanadi. 

           Bizga falsafa kursidan ma’lumki, tarixan falsafa va fan dastlab antik 

naturfalsafa, ontologiya va gnoseologiya doirasidagi yagona ta’limotning ikki tomoni 

sifatida shakllangan. Shu davrda falsafiy va ilmiy bilimlar deyarli ajratilmagan. 

Dastlabki yunon faylasuflari ilk olimlar ham bo‘lganlar. 

           Fan va ilmiy bilimlarning kelib chiqishi va shakllanishini tushunishda fan tarixi 

va falsafasida ikki xil yondashuv — eksternalistik va internagtistik yondashuvlar 

vujudga keldi. 

           Birinchi yondashuv – eksternalizm fanning paydo bo‘lishini faqat tashqi 

omillar – o‘sha davr ijtimoiy, iqtisodiy va madaniy hayotining shart-sharoitlari bilan 

belgilanuvchi jarayon deb tushuntiradi. 

           Ikkinchi yondashuv – internalizm esa, aksincha, fanning kelib chiqishini faqat 

bilim rivojlanishining ichki ehtiyojlari bilan bog‘laydi, bilish jarayonlarini tavsiflash 

masalalariga alohida e’tibor beradi. 

           Mazkur tushunish, bizning nazarimizda, ilmiy bilim haqida yaxlit tasavvur 

hosil qilish imkonini bermaydigan bir yoklama tushunishdir. Bu erda muhim omil, 

fan genezisining asosiy harakatlantiruvchi kuchi – jamiyat ehtiyojlari hisobga 

olinmagan. Zamirida odamlarning amaliy faoliyati yotuvchi jamiyat ehtiyojlari 

fanning vujudga kelishi va rivojlanishini belgilaydi. Eksternalizm va internalizm kabi 

omillar masalasiga kelsak, ular fanning kelib chiqish genezisida, shubhasiz, faol 

namoyon bo‘ladi, lekin zamirida jamiyat faol rivojlanishining amaliy ehtiyoji 

yotuvchi fan va ilmiy bilim shakllanishi yagona jarayonining dialektik jidatdan bir-

birini isgisno etuvchi va bir-biriga bog‘liq bo‘lgan ikki tomoni sifatida amal qiladi. 

           Tadqiqotchilar odatda fan Qadimgi Yunonistonda mil. av. I ming yillik 

o‘rtalarida vujudga kelgan va falsafiy ta’limotlarda bilimlarning rivojlanishi bilan 

bog‘liq deb qayd etadilar. 

           Ilmiy bilimning ayrim unsurlari miloddan bir necha ming yil oldin qadimgi 

jamiyatlar (shumer madaniyati, mayya madaniyati, Qadimgi Misr, Xitoy, Hindiston, 

Markaziy Osiyo va boshq.)da shakllangan bo‘lsa-da, bo‘lajak fanning ilk asoslari, 



58 

 

kurtaklari Qadimgi Yunonistonda vujudga keldi. Fan hali tarkibiy qismlarga 

ajralmagan, yaxlit, bir butun, an’anaviy tarzda falsafa deb nomlangan bilim doirasida 

shakllandi. Mantiq alohida muhim fan ekanligini ta’kidlagan ta’rifini Platonning (mil. 

av. V asr) diapoglarida (Platondan 30 ga yaqin kichik va katta dialoglar bizgacha etib 

kelgan) o‘qishimiz mumkin. Aristotel (mil. av. V-IV asrlar) formal mantiqning yaxlit 

sistemasini yaratdi, dialektik metodni ta’riflab berdi va tabiatshunoslik, fizika, 

sotsiologiyaning juda ko‘p sohalarida fanning vujudga kelishiga zamin hozirladi. 

           Biroq fanning paydo bo‘lishini faqat G‘arbiy Yevropa bilangina bog‘lash 

to‘g‘ri emas. Jahon sivilizatsiyasi, fan evropaliklar tomonidan yaratilgan degan 

g‘oyani ilgari faqat «evropotsentrizm» tarafdorlari olg‘a surganlar. 

           Fan tarixining tanikli tadqiqotchilari (J.Niddam, A.Koyre, V.I.Vernadskiy va 

boshq.), G‘arbda XVI-XVII asrda sodir bo‘lgan ilmiy inqilobni inkor etmagan holda, 

fan va ilmiy bilimlarning vujudga kelishi va rivojlanishiga Sharq buyuk 

sivilizatsiyalari qo‘shgan katta hissaga munosib baho berilmasligi va hatto inkor 

etilishiga qarshi chiqadilar. A.Koyre o‘rta asrlar arab (shu jumladan, Markaziy Osiyo) 

falsafasi Evropa fani va madaniyati rivojida o‘ziga xos ko‘prik sifatida muhim rol 

o‘ynaganini, uning yordamida Qadimgi dunyo ilmiy tafakkuri arabiyzabon 

faylasuflar tomonidan o‘rganilib, Farbiy Yevropaga uzatilganini eslatadi. U «lotin 

Farbining o‘qituvchilari va tarbiyachilari arablar edi» deb qayd etadi. Biroq ko‘pgina 

mashhur arabiyzabon faylasuf va olimlar Markaziy Osiyodan chiqqanidan bexabar 

bo‘lgan A.Koyre ularni arablar deb ataydi va Forobiy, Ibn Sino yoki Ibn Rushdsiz 

Farbiy Yevropa o‘sha davrda Platon, Aristotel va qadimiyatning boshqa buyuk 

mutafakkirlari ta’limotlarini hech qachon tushunmagan bo‘lardi, deb ta’kidlaydi. 

Zero, Aristotel va Platonni tushunish uchun qadimgi yunon tilini bilishning o‘zi 

kifoya qilmaydi, falsafadan ham xabardor bo‘lish kerak. Qadimgi lotin tili dunyosi 

esa falsafadan bexabar edi. 

           Fan ijtimoiy institut, ya’ni bilimning mustaqil tarmog‘i sifatida XVII asrning 

boshlarida shakllandi. Bu davrda Yevropaning bir qancha mamlakatlarida ijtimoiy 

inqiloblar sodir bo‘ldi, ular sanoat, savdo-sotiq, qurilish, harbiy ishi, dengizchilikning 

rivojlanishiga katta turtki berdi. Yangi davrgacha fan bilim sistemasi sifatida 

shakllanishi uchun shart-sharoit bo‘lmay, fanning o‘zi emas, balki fan unsurlarigina 

mavjud edi. 

           Haqiqiy bilimni tizimga solish va undan samarali foydalanishning yangi shakli 

bo‘lgan fan ancha murakkab taraqqiyot yo‘lini bosib o‘tdi. 

           Ma’lumki, fan dastlabki davrda falsafiy tadqiqot doirasidan chetga chiqmas, 

muayyan falsafiy qoidalar va xulosalarni dalillashning muhim, ba’zan esa asosiy 

shakli hisoblanar edi. Ayni vaqtda, fan, falsafiy bilimning tarkibiy qismi sifatida, 

borliqni muvofiq tarzda aks ettirishning o‘ziga xos izlanish shakllarini, haqiqatni 

topish va isbotlashning shakl va metodlarini asta-sekin ishlab chiqa boshladi. 



59 

 

           Bu jarayon ilmiy tafakkurning erkinligi muhitini vujudga keltirgan Uyg‘onish 

davrida ayniqsa, yorkin namoyon bo‘ldi. Ilohiy sxolastika va Ptolemeyning 

geotsentrik sistemasiga asoslangan o‘rta asrlar noilmiy va soxta ilmiy qarashlari 

ta’siridan asta-sekin qutulish ayniqsa muhim ahamiyat kasb etdi. Bu jixatdan 

N.Kopernik (1473-1543) ta’limoti fanda burilish yasadi. U o‘zining geliotsentrik 

sistemasini ilgari surdi va asoslab berdi. O‘sha davr tabiatshunosligi (Bruno, Telezio, 

Galiley va boshq.) yutuqlari ta’sirida dunyo haqidagi g‘ayriilmiy qarashlar inkor etilib 

dunyolarning ko‘pligi, ularning cheksizligi, tabiatning o‘z-o‘zini rivojlantirishi 

haqidagi g‘oyalar ilgari surildi. Ular XVII asrda tabiatshunoslikda sodir bo‘lgan 

inqilobga zamin hozirladi. Bu inqilob falsafa va fanning uzil-kesil ajralishiga, fan 

bilimning mustaqil tarmog‘iga va ijtimoiy institutga aylanishiga olib keldi. 

           Shu davrda va keyingi davrlarda ilmiy bilimning shakllanishi muammolarini 

yoritishda falsafa va fan uzoq vakt bir-biriga jiddiy ta’sir ko‘rsatmasdan, yonma-yon 

(parallel) rivojlanganini e’tiborga olish kerak. SHu bois Amerikani qayta kashf 

etishga, temir yo‘l bo‘lgan joyda falsafadan fanga so‘qmoq ochishga urinishlar ko‘p 

bo‘ldi. Gegel ta’biri bilan aytganda, F. Bekondan boshlab, yangi davr faylasuflarining 

xizmati shundan iboratki, ular empirik va nazariy bilimlar orasidagi uzilishni bartaraf 

etish maqsadida empirizm fanga olib kelmaganidek, empirizmsiz fan ham mavjud 

emas, degan g‘oyani ilgari surdilar. Tajriba va abstrakt fikr yuritish - yagona, lekin 

ziddiyatli bilish jarayonining ikki tomonidir. Analiz sintezsiz va sintez analizsiz 

haqiqatga olib kelmaganidek, ular ham bir-birisiz haqiqatga olib kelmaydi. 

           Empiriya, sudraluvchan empirizm va falsafiy diletantlik muammosi ana 

shundan kelib chiqadi: agar, majoziy ma’noda aytganda, olim dunyoni mikroskopdan 

qarab bilsa, faylasuf uni teleskopdan qarab biladi. Ratsionalistlarning zaif joyi ya’ni 

Axilles to‘pig‘i shundaki, ular tajribaga man-manlik va bepisandlik bilan qaraydilar. 

Agar faylasuflar ko‘pincha umumiydan xususiyga, asbtraktdan aniqlikka o‘tishga 

majbur bo‘lgan, o‘rmon daraxtlardan tashkil topganini tushunmagan bo‘lsalar, tabiat 

hodisalarini tadqiq qiluvchi olimlar umumiyni tan olmasdan xususiy holatlarni 

o‘rganishga berildilar, daraxtlardan o‘rmon hosil bo‘lishini tushunmadilar. 

           Tajribaga asoslangan, empirik bilimlar olimga ma’lumot, «xom» material, 

fakglar, misollar beradi. Biroq ular, qoida tariqasida, empiriyadan nariga o‘tmaydi, 

chuqur nazariy tushuntirishlarga hojat sezmaydi, rivojlanish jarayonidagi 

qonuniyatlarni ochishga, ilmiy tushunchalarni, narsalar va hodisalarning ob’ektiv 

aloqalari va munosabatlarini aks etgiruvchi abstraksiyalarni asta-sekin, lekin izchillik 

bilan ta’riflashga harakat qilmaydi. 

           Fanning kuchi hissiy ma’lumotlar va aqliy bilimlarning birligi va bir-birlariga 

kirishishlaridadir. Shu bois xam ularni tushuntirish va qarama-qarshi qo‘yish o‘rniga, 

ularni birlashtirish yo‘llarini qidirish kerak. Bu vazifani aql-aqllilik muvaffaqiyatli 

bajaradi. Aql hissiyotdan ustun turadi, u biz sezgi organlarimiz yordamida oluvchi 



60 

 

bilimlarga faol va talabchanlik bilan yondashadi. Muayyan fanlar va falsafa o‘rtasida 

sodir bo‘lgan uzilish XX asrda muvaffaqiyat bilan bartaraf etila boshlandi. 

           Agar XIX asrda falsafa bilan tabiatshunoslik o‘rtasida qarama-qarshilik 

mavjud bo‘lgan bo‘lsa, hozirda ular o‘rtasida tobora mustahkamlanib boruvchi 

aloqadar o‘rnatilmoqda. 

           Bu holat ko‘proq hozirgi zamon fani mezon va ideallari haqidagi tasavvurlarni 

asoslovchi falsafiy g‘oyalar va aqidalar (tamoyillar) tizimini tahlil qilish jarayonida 

namoyon bo‘ladi. Aynan falsafa, fanlarning falsafiy asoslari ilmiy bilishning zamon 

madaniyatiga qo‘shilishini ta’minlash bilan birga tadqiqotchi - olimdan o‘ziga xos 

falsafiy va ilmiy iqtidorni falsafiy va ilmiy bilish bilan qo‘shishni talab etadi. 

           Differensatsiya va integratsiya jarayonlarining dialektik uyg‘unligi butun fan 

tarixini qamrab oladi. Har bir bosqichda ilmiy bilish fundamental kategoriyalar va 

tushunchalarni bilish shakllarining, tushuntirish metodlari, tamoyillari va chizma-

tasvir chizmalarining muayyan majmuidan foydalanadi. Misol uchun, antik davr 

ilmiy tafakkuriga bilim olishning asosiy usuli sifatida kuzatish bo‘lgan bo‘lsa xos; 

yangi davr sharoitida fan eksperimentga va analitik fikrlashning ustuvorligiga 

tayanadi; hozirgi zamon fani o‘rganilayotgan ob’ektlarni yaxlit va har taraflama 

qamrab olishga intiladi. Umuman olganda, fanga rivojlanishning ekstensiv va intensiv 

davrlari almashishi xosdir. 

           Bu erda fan va falsafa o‘rtasidagi aloqa ancha murakkab xususiyatga ega 

ekanini qayd etib o‘tish o‘rinlidir. Falsafa doim fanga nisbatan metodologik va 

dunyoqarashni shakllantirish vazifasini muayyan darajada bajaradi. Ammo uni fan 

bilan bilimni nazariy shaklda tuzishga, mantiqiy dalillashga intilish ham birlaiggiradi. 

Boshqa tomondan, fanda ham, falsafada ham mazkur yondashuvga nisbatan qarama-

qarshi fikrlar va yondashuvlar mavjud. Pozitivizm, ssientizm va shunta o‘xshash 

ayrim konsepsiyalar falsafaning ilmiy bilishdagi rolini inkor etadi, falsafani fanga 

singdirib yuborishga harakat qiladi. 

Miloddan avvalgi VII-VI asrlarga kelib asosan mif va din ta’sirida odamlar 

dunyoqarashi nafaqat kengaydi, balki ancha murakkablashdi. U abstrakt nazariy 

fikrlash qobiliyati va real asoslarga ega bo‘lishi natijasida o‘z rivojlanishining 

butunlay yangi darajasiga ko‘tarildi. Bunga, hech shubhasiz, mehnat taqsimotiga olib 

kelgan rivojlangan ijtimoiy-iqtisodiy munosabatlar, ma’lum miqdorda ortiqcha 

mavjudlik vositalari, bo‘sh vaqtning paydo bo‘lishi ham imkoniyat yaratdi. Bularning 

barchasi muayyan shaxslar doirasiga intellektual faoliyat bilan professional darajada 

shug‘ullanish imkonini berdi. 

Shunday qilib, taxminan 2500 yil muqaddam dunyoqarashning uchinchi shakli – 

falsafa paydo bo‘lishi uchun zarur shart-sharoit Yevropa va Osiyoda deyarli bir 

vaqtda yuzaga keldi. Dunyoqarashning avvalgi shakllari – mif va dindan farqli 

o‘laroq, falsafa dunyoni e’tiqod va tuyg‘ularga tayanib emas, balki aql va bilimlarga 

tayangan holda tushuntiradi. 



61 

 

Falsafa Hindiston, Xitoy, Markaziy Osiyo va qadimgi Yunonistonda taxminan bir 

vaqtda avvalo dunyoni oqilona anglash usuli sifatida vujudga keldi. Bu vaqtga kelib 

mif va din o‘zlarining tayyor va uzil-kesil javoblari bilan insonning bilimga nisbatan 

tinimsiz kuchayib borayotgan qiziqishini qondira olmay qoldi. Ular shuningdek 

sezilarli darajada o‘sgan va murakkablashgan tajriba va bilimlarni umumlashtirish, 

tizimga solish va avlodlarga qoldirish vazifasining ham uddasidan chiqolmay qoldi. 

Dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyati, unda dunyoni bilish, 

sezish, ko‘rish va tushunishning butunlay yangi sohasi – falsafa vujudga kelishida 

namoyon bo‘ladi. Darhaqiqat falsafa – bu nafaqat u yoki bu odam dunyoqarashining 

shakli, balki ijtimoiy ong shakli, odamlar borlig‘i va bilishining umumiy tamoyillari, 

ularning dunyoga munosabati aks etuvchi, tabiat, jamiyat va tafakkurning eng 

umumiy qonunlari kashf etiluvchi va ta’riflanuvchi ma’naviy faoliyatdir. Ya’ni bu 

dunyoga va insonning undagi o‘rniga nisbatan qarashlarning umumiy tizimidir. 

          Xullas, falsafa haqiqat qanday bo‘lsa, uni shunday ifodalab ko‘rsatishdir, din 

esa –uning ramziy, timsoliy aks etishi. Falsafa asos va mohiyat bo‘lsa, din timsol va 

shakl. Dialektik munozara usuli jamiyatning kam sonli ayonlari uchun kerak. Vahiy 

yo‘lidagi ifoda – xalq ommasining idroki, tarbiya va ta’limi uchun kerak. 

Insonda bilishga qiziqish uyg‘otadigan, mifologiya, din yoki fan javoblaridan 

qoniqmagan insonning o‘ziga ma’lum bilimlar va tajribaga, muayyan e’tiqod, 

ishonch va intuitsiyaga tayangan holda oqilona asoslangan javoblar berishga 

harakat qiladigan, savollar tug‘diradigan har qanday ob’ektiv va sub’ektiv borliq 

falsafaning predmeti hisoblanadi. 

Qadimgi Yunonistonda kosmotsentrizm ilk falsafiy ta’limotlarning o‘ziga xos 

xususiyati bo‘lib, bunda asosiy e’tibor «kosmos», «tabiat»ni anglab etishga 

qaratilgan. Evropada xristianlikning, Sharqda islom dinining vujudga kelishi va 

mustahkamlanishi natijasida o‘rta asrlar falsafasi teotsentrik xususiyat kasb etdi, 

ya’ni Xudo va u yaratgan olam falsafiy qiziqishlarning asosiy predmetiga aylandi. 

Uyg‘onish davrida falsafa san’atga va ko‘p jihatdan insonga murojaat qilindi. Yangi 

davr, ya’ni XVII-XVIII asrlarda falsafa tobora kuchayib borayotgan fan bilan uzviy 

bog‘landi, natijada falsafiy tadqiqotlarning diqqat markazidan bilish va ilmiy 

metodlar masalalari o‘rin oldi. 

XIX asrning ikkinchi yarmida yuz bergan «klassik falsafa» va oqilonalik 

inqirozi irratsionallik, intuitivlik, ongsizlik muammolarini namoyon etdi, XX asrning 

birinchi yarmida ular «noklassik falsafa» tahlilining asosiy predmetiga aylandi. XX 

asrning so‘nggi o‘n yilliklarida hozirgi madaniyatdagi inqiroz hodisalarini va yangi 

axborot texnologiyalarining, shuningdek ommaviy kommunikatsiya vositalarining 

jadal sur’atlarda rivojlanishi bilan belgilangan muammolarni kun tartibiga qo‘ygan 

postnoklassik falsafa shakllandi. 

Nihoyat, XX-XXI asr chegarasida eng yangi falsafada birinchi o‘ringa chiqqan 

va eng muhim mavzular qatoridan o‘rin olgan yana bir 



62 

 

mavzu globallashuv jarayonlarining mohiyatini va ularning rivojlanish yo‘nalishini 

aniqlashga alohida e’tibor qaratildi. Bu jarayonlar hozirgi vaqtda jamiyat hayotining 

deyarli barcha jabhalarini qamrab oldi va davrimizning olamshumul muammolarini 

yuzaga keltirdiki, ularning nazariy va amaliy echimini topish bu muammolarni shu 

jumladan falsafiy darajada anglab etishni ham nazarda tutadi. Xalqaro 

miqyosda ekologiya, demografiya, xavfsizlik, xalqaro jinoyatchilik, energetika 

resurslari, qashshoqlikka chek qo‘yish muammolarini kiritish mumkin. 

           Ko‘rib turganimizdek, falsafaning predmetini qandaydir bitta, qat’iy 

cheklangan, muayyan masalalar doirasi bilan bog‘lash mumkin emas. U vaqt omiliga 

va ob’ektiv sabablar to‘plamiga qarab, doim u yoki bu muammo yoki ularning 

muayyan majmui tarzida birinchi o‘ringa chiqadi. Ammo bu boshqa mavzular, 

masalalar va muammolar o‘z ahamiyatini yo‘qotadi va falsafa chegarasidan chetga 

chiqadi, uning tahlil predmeti bo‘lmay qoladi, degan ma’noni anglatmaydi. 

 

Nazorat savollari: 

2.1. Borliq falsafasi va uning zamonaviy tahlili xaqida nimalarni bilasiz? 

2.2. Falsafada ong masalasi. Ijtimoiy ong va uning shakllarini tarkibiy-funksional 

mazmuni nima? 

2.3.Dunyoni falsafiy idrok etishning o‘ziga xos xususiyati  xaqida nimalarni bilasiz? 

 

Adabiyotlar ro‘yxati: 

Asosiy adabiyotlar: 

1. Falsafa. Darslik. //Ahmedova M.A. umumiy tahriri ostida. –T.: O‘zbekiston 

faylasuflari Milliy jamiyati nashriyoti., 2006. 

2. Osnovi filosofii. Uchebnik. Izdanie 2-e, pererabotannoe, dopolnennoe. /Pod 

red.M.A.Axmedovoy, V.S.Xana. – T.: Mehnat. 2004.  

3. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. Izohli lug‘at. –T.: Tamaddun, 2015. 

4. Sharipov M. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. –T.: Unversitet, 2007. 

5. To‘raev B. Mantiq: masalalar va mashqlar. – T.,2009. 

6. Nurmatova M. Shaxs kamolotida axloqiy va estetik qadriyatlar uyg‘unligi. – 

T.: Universitet, 2009. 

7. Muhammadjonova L.,Obidjonova F.Etiket.O‘quv qo‘llanma.–T.: Universitet, 

2013. 

Qo‘shimcha adabiyotlar: 

1. Расулев Э., Игошин В., Абдуллаева Г. Основы философии. Учебное 

пособие. –T.: Иқтисод-молия, 2012. 

2. To‘raev B. Borliq:mohiyati, shakllari, xususiyati. –T.:O‘zRFA Falsafa va 

huquq instituti, 2011. 

3. Tulenov J.,Tulenova G.,Tulenova K.Falsafa.Darslik.–T.:Fan va texnologiya, 

2016. 



63 

 

4. Туленова К.,Иззетова Э.М.,Агаронян Ю.А.,Ли Э.В.Основи 

философской науки. Учебноэ пособиэ.-T.: TGPU, 2015. 

5. Falsafa qomusiy lug‘at. –T.: Sharq, 2004. 

6. Shermuxamedova N.A. Falsafaga kirish. –T.:Noshir,2012.  

7. Shermuxamedova N.A.Gnoseologiya– bilish nazariyasi.–T.: Noshir, 2009. 

8. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. Izohli lug‘at. –T.: Tamaddun, 2015. 

9. Sharipov M. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. –T.: Unversitet, 2007. 

10. To‘raev B. Mantiq: masalalar va mashqlar. – T.,2009. 

11. Nurmatova M. Shaxs kamolotida axloqiy va estetik qadriyatlar uyg‘unligi. 

– T.: Universitet, 2009. 

12. Muhammadjonova L.,Obidjonova F.Etiket.O‘quv qo‘llanma.–T.: Univer-

sitet, 2013. 

13. Umarov E., Zagirtdinova F. Etika. Prikladnaya etika / Monografiya. – T.: 

Noshir, 2012. 

14. Karmin A.S., Bernaskiy G.G. Filosofiya. –M., 2009. 

15. Slovar filosofskix terminov. –M.:Infra-M, 2010. 

16. Guseynov A.A., Apresyan R.G. Etika. Uchebnik. –M.: Gardariki, 2013.  

17. Krivsun O.A. Estetika. –M.: Gardariki, 2013.  

Internet saytlar: 

1. http://www.ziyonet.uz  

2. www.library.ziyonet uz. 

3. http://www.faylasuf.uz 

4. http://booksss.ru filosofiya//Slovar_Philosof.rar  

5. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Alekseev P., Panin A. 

Filosofiya. M., 2014. 

6. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/   

  Pod red. V.N. Lavrienko.  M., 2013. 

7. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/ Pod red.  

V.P. Koxanovskogo.  M., 2013.      

8. http://logic.philosophy.pu.ru/Bocharov V.A.,Markin V.I.Osnovы logiki. M.: 

Forum-INFRA-M, 2005. 

9. Научная библиотека МГУ   http://www.lib.msu.ru  Adorno T.V. 

Эстетическая теория. М., 2001. 

10. http://www.faylasuf.uz 

11. http://booksss.ru filosofiya//Slovar_Philosof.rar  

12. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Alekseev P., Panin A. 

Filosofiya. M., 2014. 

13. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/   

  Pod red. V.N. Lavrienko.  M., 2013. 



64 

 

14. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/ Pod red.  

V.P. Koxanovskogo.  M., 2013.      

15.  Biblioteka Fort/Da: http//yanko.lib/ru Filosofiya. Pod red. A.F.Zotova, 

V.V.Mironova, A.V.Razina. Uchebnik dlya vuzov. M.:MGU.2004. 

 

3-mavzu: Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va 

 yechimlar. (2 soat) 

 

Reja: 

3.1. Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlar. 

3.2. Fanda metod va metodologiya tushunchasi.  

3.3.Ilmiy bilish metodlari va ularning zamonaviy tasnifi. 

 

3.1.Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlar. 

 

Agnostitsizm (yunoncha Agnostos a — inkor qoʻshimchasi, gnosis — bilish) — 

borliqni, voqelikdagi narsa va hodisalarni, ularning mohiyatini bilish mumkinligini 

qisman yoki mutlaqo inkor etuvchi nazariya. A. vakillari borliqning cheksizligi, 

nihoyasizligi va murakkabligi, inson sezgi aʼzolari imkoniyatlarining 

cheklanganligiga asoslanib borliqni bilish mumkin emas deb hisoblaydi. A.ning yirik 

vakillaridan biri ingliz faylasufi David Yum, inson aqli sezgilarimiz bergan 

maʼlumotlarga tayanib voqelikni biladi, lekin, sezgi aʼzolarimiz bizga toʻgʻri va toʻliq 

maʼlumot beradimi, sezgilarimiz aks ettirayotgan voqelikning oʻzi mavjudmi, degan 

masalalarni oʻrtaga tashlagan va shu asosda olamni bilish mumkinligini rad etgan, 

ob’ektiv voqelikning mavjud-ligiga shubha bildirgan (bu jihatdan Yum A.i 

skeptitsizmning bir koʻrinishi sifatida namoyon boʻladi). A.ning ikkinchi bir 

yoʻnalishi nemis faylasufi Immanuil Kant falsafasida ifodalangan. I.Kant tashki 

olamni ikkiga: „biz uchun narsa“ va „narsa oʻzida“ga ajra-tib tushuntiradi, olamning 

biz bilgan va bilib olishimiz mumkin boʻlgan qismini „biz uchun narsa“ deb ataydi. 

Olamning „narsa oʻzida“ qismining ay-rim jihatlarinigina bilish mumkin boʻlsa ham, 

uning asl mohiyatini bilish mumkin emas deydi. Bilish ob’ektining cheksizligini, 

nihoyasizligini, hodisalar ichki mohiyatining tubsizli-gini mutlaqlashtirish A.ning 

gnoseologik ildizlariga kiradi. Haqiqatda, har qanday narsani bir qarashda, bir zumda 

har taraflama bilib boʻlmaydi, uni bilib olish uchun muayyan vaqt kerak boʻladi. 

Shuningdek, har qanday narsani va uning mohiyatini bilib olishimiz uchun yordamchi 

qurol va vositalarning qay darajada takomillashganligi jiddiy ahamiyatga ega. Bizga 

nisbatan keyingi avlodlarimizning tajribalari yanada boyib, takomillashib boradi va 

natijada ular bizlarga nisbatan koʻproq narsalarni biladi. Biz sezgi aʼzolarimizning 

bilish imkoniyati yetmagan ob’ektlarni aql va tafakkur kuchi bilan bilib boramiz. 

 
 

  

 

 



65 

 

Bilish shu tarzda yaxlit va uzluksiz jarayondir. Inson aql-tafakkuri fan va amaliyetni 

taraqqiy ettirishga, bilish va izlanish vositalarini takomillash-tirishga yoʻl ochadi 

Inson o‘zining bevosita borligini, mavjudligini uni qurshab turgan dunyo bilan 

doimiy aloqada amalga oshiradi. Dunyoda yashash va optimal moslashish uchun 

inson, uning aql-idroki va hislari tashqariga, ya’ni dunyoni bilishga qaratilgan. 

M.Xaydeggerning so‘zlari bilan aytganda «bilish tadqiqot sifatida mavjud narsani 

hisobotga jalb etadi». Bilish faoliyatiga inson hayoti va faoliyatining zarur elementi 

deb qaramoq zarur. Bilishning maqsadi va vazifasi turli hodisalarni o‘rganish yo‘li 

bilan ularning chuqur, turg‘un, belgilovchi tomonlari va qirralarini, ularning 

mohiyatini ochib, xaqiqatni anglab olishdan iborat. Antik falsafadayoq sofistlar va 

Sokrat dunyoqarashining asosiy masalasini insonning tabiatga, sub’ektning ob’ektga, 

tafakkurning borliqqa munosabati masalasi sifatida ilk bor ta’riflab bergan edilar. 

YAngi zamonda F.Bekon va R.Dekart bilish to‘g‘risidagi ta’limotni boyitib, uni 

sub’ektning ob’ektga munosabati deb ta’rifladilar. Dekartning so‘zlariga ko‘ra, 

sub’ekt – bu bilish harakatining sohibi bo‘lgan shaxsdir, fikrlovchi «Men» dir. Ob’ekt 

– bu sub’ektning bilish faoliyati yo‘naltirilgan narsadir, ya’ni bizni qurshab turgan 

butun olamdir. Bilish ob’ekti bilish vaziyatida bevosita berilgan emas, u ijtimoiy 

amaliyotning rivojlanish darajasi bilan belgilanadi, determinatsiyalanadi. Bilish 

sub’ekti ham o‘zining bilish faoliyati keng amalga oshiriladigan konkret 

ijtimoiytarixiy vaziyat orqali belgilanadi. Binobarin, bilishning o‘zi ham ijtimoiy 

tabiatga ega, uni ijtimoiy amaliyot belgilab beradi. Dunyoni bilib bo‘ladimi yoki 

yo‘qmi, agar bilib bo‘lsa, bu bizning ongimizda qanday aks etadi, degan masala 

hamisha falsafiy fikrni qiziqtirib kelgan. Bilish nazariyasi, yoki gnoseologiya 

(yunoncha – bilish haqidagi ta’limot) – falsafiy ta’limotlarning ajralmas qismidir. 

Gnoseologiya sub’ektning bilish faoliyatining prinsiplari, qonuniyatlari, shakllari, 

bosqichlari va darajalarini, shuningdek, shu prinsip va qonunlardan kelib chiqadigan, 

haqiqiy bilimga erishilishini ta’minlaydigan talablar va mezonlarni o‘rganadi. Bilish 

nazariyasi bilish jarayonining oddiy, kundalik darajasini ham, bilishning umumiy 

ilmiy shakllari va metodlarini ham tadqiq qiladi. Bilish jarayoni, bu – to‘laligicha 

ratsional, faqat aqlga bo‘ysunuvchi, formal, quruq jarayon emas, chunki u tirik 

kishilar tomonidan amalga oshiriladi, shu sababli bilish emotsional elementlarni – 

iroda, niyat, istaklarni o‘z ichiga oladi. Shu munosabat bilan aytish joizki, narsalar, 

atrofdagi voqelik hodisalari sub’ektning nazariga tushgan, nimasi bilandir uning 

diqqatini tortgan, u bilan o‘zaro aloqada bo‘lgan, uning tomonidan jami boshqa 

predmetlar va jarayonlardan ajralib olingan taqdirdagina bilish ob’ektiga aylanadi. 

Shu ma’noda sub’ekt ob’ektni shakllantiradi, shuning uchun ham ob’ektsiz sub’ekt 

bo‘lmaganidek sub’ektsiz ob’ekt ham bo‘lmaydi, deydilar. Falsafa tarixida vaqti-

vaqti bilan dunyo haqida ishonchli bilimlarga erishish mumkinligini shubha ostiga 

qo‘yuvchi ta’limotlar paydo bo‘lib turgan. Bunday ta’limotning birinchisi eramizdan 

avvalgi IV asrda paydo bo‘lgan antik skeptitsizmidir. Skeptiklar bilishning 



66 

 

mumkinligiga e’tiroz bildirmaganlar, lekin bizning bilimlarimizning ishonchliligini, 

ularning tashqi dunyo hodisalariga muvofiqligini shubha ostiga qo‘yganlar. 

Skeptitsizm tarafdorlari ikki qoidadan kelib chiqqanlar. Birinchisi – falsafada tizimni 

tashkil etuvchi yagona asos yo‘q, ya’ni u o‘z ichida mantiqan ziddiyatlidir. Ikkinchisi 

– faylasuflar bir-biriga zid keladigan va bab-baravar rad etilishi mumkin bo‘lgan 

qoidalarni asoslashlari sababli falsafa xaqiqatni topa olmaydi. Binobarin, dunyo 

haqida ishonchli bilimning bo‘lishi mumkin emas. Skeptitsizmning asoschilaridan 

biri Pirron (eramizdan oldingi taxminan 365- 275 yillar) hissiy idrokni ishonchli deb 

hisoblagan (masalan, agar biron narsa sub’ektga achchiq yoki shirin tuyulsa, shu 

haqidagi fikr xaqiqat bo‘ladi, yanglishuv esa, uningcha sub’ekt bevosita hodisadan 

mohiyatni, ob’ekt asosini bilishga o‘tmoqchi bo‘lganda paydo bo‘ladi). Uning 

fikricha, ob’ekt haqidagi har qanday da’voga uning mazmuniga zid bo‘lgan da’voni 

qarama-qarshi qo‘yish mumkin. Demak skeptik uzil-kesil hukmlardan tiyilib 

turmog‘i lozim. Sinopalik Diogen va Sekst Empirik shunga o‘xshash g‘oyalarni 

yoqlab chiqdilar. Ular bilish faoliyatida, shuningdek kundalik hayotda ham sub’ekt 

o‘z sog‘lom fikriga tayanmog‘i kerak deb hisoblaganlar. O‘rta asrlar davrida 

skeptitsizm g‘oyalari G‘arbda ham (Per Abelyar), Sharqda ham (al-G‘azzoliy) rivoj 

topdi. Masalan, Al-G‘azzoliy bunday degan: «Oxirigacha bilishga ojizlik ham 

bilishdir; kishilarga Uni bilish yo‘lini faqat Uni bilishga ojizlik orqali yaratib bergan 

Zotga sharaflar bo‘lsin». Yangi zamon falsafasida skeptitsizm pozitsiyasini Yum 

izchilik bilan himoya qilib chiqdi. Yum tashqi dunyoning realligini shubha ostiga 

oldi. Faqat o‘z sezgilarimizning realligiga shubhalanish mumkin emas, deydi 

shotlandiyalik bu mutafakkir. Sezgi organlarining bu taassurotlari yo ularga tashqi 

dunyo ta’siri tufaylik yoki inson aqlining alohida energiyasi tufayli kelib chiqishi 

mumkin. Bu erda tajriba sezgilarimizning haqiqiy manbaini aniqlashga ojizdir. Yum 

dunyoni bilish mumkinligini inkor etibgina qolmasdan, balki, shu bilan birga, 

sub’ektning xissiy taassurotlari doirasidan tashqarida biron-bir real narsaning 

mavjudligi to‘g‘risidagi masalani ochiq qoldirdi. Nemis klassik falsafasining 

asoschisi I.Kant D.Yum g‘oyalarini tanqidiy jihatdan qayta ishlab chiqdi. Kantning 

transsendental idealizmi shundan iboratki, u, bir tomondan, bizning ongimizdan 

mustaqil ravishda «o‘zida narsalar» («vesh v sebe») mavjudligiga shubhalanmagan, 

ikkinchi tomondan esa, u «o‘zida narsalarni» prinsip jihatidan bilib bo‘lmaydi, deb 

da’vo qilgan. Narsalarning mohiyatini hech nima bilan payqab, ilg‘ab bo‘lmaydi. 

Bilish sub’ekti bo‘lgan odam faqat hodisalar va jarayonlar sirtida yotgan bilan 

kifoyalanadi, faqat hodisa, «biz uchun narsa» («vesh dlya nas») bilan ish ko‘radi. «Biz 

uchun narsa» bizga «o‘zida narsalar» haqida hech nima demaydi. Dunyo inson uchun 

«o‘zida narsalar» ning bilib bo‘lmas siri bo‘lib qoladi, shuning uchun bu falsafa 

agnostitsizm nomini oldi (yunoncha, a – inkor, gnostos – bilib bo‘ladigan). 

Agnostitsizm – bu shunday ta’limotki, unga ko‘ra dunyo haqida haqiqiy, ishonchli 

bilimlarga erishib bo‘lmaydi. Agnostitsizm bilishni faqat biluvchi aqlning faoliyati 



67 

 

deb biladi. Materialistlar Kantni u «o‘zida narsalarni» e’tirof etgani holda ularni bilib 

bo‘lmaydi deb e’lon qiladi, deb tanqid qilsalar, idealistlar uni u sub’ektdan tashqarida 

va unga bog‘lik bo‘lmagan holda allaqanday sirli «o‘zida narsalarni» e’tirof etadi, deb 

tanqid qiladilar. Agar Kant nazdida «o‘zida narsa» ni mutlaqo bilib bo‘lmasa, hozirgi 

zamon materialistlari uni hali bilib olinmagan narsadir, lekin bu uni mutlaqo bilib 

bo‘lmaydi, degan ma’noni bildirmaydi, deb biladilar. XIX-XX asrlar chegarasida 

agnostitsizmning yana bir turi – konvensionalizm shakllandi. Konvensionalizm 

(lotincha konvensio – shartnoma, kelishuv, bitim) – bu falsafiy ta’limot bo‘lib, unga 

ko‘ra ilmiy nazariyalar va tushunchalar tashqi dunyoning, uning tomonlari va 

xossalarining real tafsifi emas, balki olimlar o‘rtasidagi kelishuv mahsulidir. 

Konvensionalizmning eng yirik vakili fransuz matematigi va filosofi Anri 

Puankaredir (1854-1912). Ilmiy-texnikaviy taraqqiyot va informatsion sivilizatsiya 

davrida hozirgi zamon gnoseologiyasida shuni hisobga olmoq muhimki, bilish 

sub’ekti bilan ob’ekt orasida ko‘pincha vositachi pribor, tadqiqot qurilmasi turadi. Bu 

o‘ziga xos gnoseologik vaziyatni vujudga keltiradi. Pribor ob’ektni adekvat, aynan 

aks ettirish jarayoniga muayyan uzluksiz va tasodifiy xatolar kiritishi sababli, 

tadqiqotchi ularga zarur korrelyasiya qilmog‘i lozim. Biroq bu agnostitsizmning 

tantanasini bildirmaydi, balki bizning bilish usullarimiz, metodlarimiz, vosita va 

shakllarimiz doimiy takomillashtirilib turishga muhtoj ekanligini ko‘rsatadi. Bizni 

qurshab turgan dunyoni bilish mumkin, bilish esa – sub’ektning xaqiqatni anglash va 

uni o‘z amaliy, yaratuvchilik, o‘zgartiruvchilik faoliyatida qo‘llash maqsadida tashqi 

dunyoni ongli ravishda aks ettirishidir.  

 Har qanday narsani, har qanday predmet yoki hodisani bilish fikr hissiy 

idrokdan predmetning mohiyati tomon boradigan jarayondir. Hissiy bilim, jonli 

mushohada insonning qurshab turgan dunyo bilan bevosita aloqasi shaklidir. Hissiy 

anglash tashqi ta’sir energiyasining ong faktiga aylanishidan boshqa narsa emas. Usiz 

biz borliqning hech qanday shakllari haqida hech nima bila olmaymiz. Biz jonli 

mushohada yordamida atrofdagi vokelikning turli xossalari va tomonlarini bilib 

olamiz, lekin birgina hissiy obrazlar bilan ularning mohiyatini anglab ololmaymiz. 

Bunga sabab, eng avvalo, inson sezgi a’zolarining tabiiy cheklanganligidir. Masalan, 

odamning ko‘zi elektromagnit to‘lqinlarning butun spektrini to‘lik idrok eta olmaydi, 

uelektromagnit to‘lqinlar spektrining infraqizil, ultrabinafsha va rentgen qismlarini 

sezmaydi. Bunday tabiiy cheklanganlik boshqa sezgi a’zolariga ham xosdir. Masalan, 

odamning qulog‘i tebranish chastotasi 16 dan 20 ming Gs gacha bo‘lgan tovush 

to‘lqinlarini qabul qila oladi, yuqori chastotali yoki past chastotali tovush to‘lqinlarini 

eshitmaydi. Tabiiy sezgi a’zolari bilan idrok etib bo‘lmaydigan hodisalarni maxsus 

yaratilgan sun’iy organlar orqali, ya’ni mikroskop, radioteleskop, lokator, barometr, 

Geyger hisoblagichi va boshqa xil priborlar vositasida idrok etish mumkin. Bu 

priborlar hissiy bilish quvvatini ancha kengaytiradi va kuchaytiradi. Shu bilan birga 

hissiy bilish bizni yanglishtirib qo‘yishi mumkin – ko‘z chalg‘ishi, sarob, xomxayol, 



68 

 

ko‘z gallyusinatsiyasi, tovush effekti va hakozolar. Falsafa tarixida yangi zamon 

mutafakkirlari barcha bilimlarning hissiy kelib chiqishi muammosiga yuqori darajada 

ahamiyat berganlar. Masalan, Jon Lokk materialistik sensualizm (lotincha sensus - 

sezgi, sezish) prinsiplarini asoslab berar ekan, avval sezgida bo‘lmagan narsa 

intellektda bo‘lmaydi, shuning uchun kimki hech nimani sezmasa u hech nimani 

bilmaydi, deb yozgan edi. Sezgilar, bu – shunday kanallarki, ularning vositasida odam 

qurshab turgan olam bilan bog‘langan, olam haqida bevosita axborot olib turadi. 

Sezgilar abstrakt tafakkur amalga oshishining asosi bo‘lgan ozuqadir. Sezgi hissiy 

bilishning eng oddiy shakli, ob’ektivlik bilan sub’ektivlikning qorishmasidir, u 

manbai jihatidan ob’ektiv va u yoki bu sezgi a’zolarining tuzilishiga bog‘lik holda 

shakli jihatidan sub’ektivdir. Garchi sezgi bilish uchun yagona kanal bo‘lsada, birgina 

sezishning o‘zi tashqi dunyoni butun yaxlitligi, chuqurligi va konkretligi bilan anglab 

olish uchun etarli emas. Sezgi sub’ektga o‘rganilayotgan ob’ektning ayrim tomonlari 

yoki xossalarini bilishga yordam beradi, ammo o‘zining tabiiy cheklanganligi sababli 

ob’ektni yaxlit holida bilishga imkon bermaydi. Shuning uchun bilish sezishdan idrok 

qilish tomon boradi. Idrok – bu bir sezgi emas, u turli xil sezishlarning jamul-jami, 

kombinatsiyasidir. Biz idrok qilish orqali predmetning ayrim tomonlarini emas, balki 

uni yaxlit holda aks ettiramiz. Masalan, sharsimon, yashil-qizil, yaltiroq, xushbuy, 

chuchuknordon narsalarni his qilishlar birgalikda ongimizda olma obrazida 

assotsiatsiyalashadi. Hissiy bilishning idrokdan keyingi bosqichi tasavvurdir. U 

sezishdan ham, idrok qilishdan ham sifat jihatdan farq qiladi. Tasavvur – bu hissiy 

idrok bilan tushuncha o‘rtasidagi oraliq bosqichdir. Sezish va idrok qilishdan farqli 

o‘laroq, tasavvur endi sub’ekt bilan ob’ektning bevosita o‘zaro ta’siri bo‘lib 

chiqmaydi. Ilgari biron-bir hodisa yoki predmetni idrok etgan, ko‘rgan odam ularning 

obrazlarini hatto ular bizning sezgilarimizga ta’sir etmagan taqdirda ham xotirlab, 

ko‘z oldiga keltirishi mumkin. Bundan tashqari, biz tasvirlashlariga asoslanib, 

masalan, ilgari o‘zimiz hech qachon ko‘rmagan tropik changalzorlarni tasavvur qila 

olamiz. Birok sezgi va idrokdan farqli o‘laroq, tasavvur ilgari idrok etilgan predmetni 

gavdalantirar ekan, uning konkrethissiy detallarining hammasini emas, balki faqat 

eng muhim, xarakterli qismlari, tomonlari va belgilarini ifodalaydi. Hissiy bilishdan 

keyingi bosqich ratsional bilishdir, abstrakt-mantiqiy tafakkurdir. Agar biz sezgilar 

vositasida hodisalar olamini aks ettirsak, sezgi bilan idrok etib bo‘lmaydigan 

mohiyatni aql bilan bilib olamiz. Aql bizning sezgi a’zolarimiz tashqi olamdan olgan 

axborotlarga asoslanib, hodisalar mohiyatini xiralashtiruvchi va yashiruvchi tashqi, 

tasodifiy holatlardan abstraktlashib hodisalar dunyosini tashqi, nomuhim xususiyatlar 

va aloqalardan xalos qiladi. Muhimni nomuhimdan farqlantira va ajrata olmaydigan 

sezgilardan farqli o‘laroq, aql hodisalardan hamma narsani emas, balki faqat eng 

muhimini, barqarorini, qonuniyatlisini oladi. Shuning uchun abstraksiyalar hissiy 

bilish uchun g‘oyat xarakaterli bo‘lgan yorqinlik, bevositalik va yaqqollikdan 

mahrumdir. Ratsional, abstrakt-mantiqiy tafakkur hodisalar olamining qonuniyatli 



69 

 

aloqalarini bilishga imkon beradi, bu esa insonga tashqi dunyoni bemalol tushunib 

olish va tevarak-atrofdagi voqelik hodisalari va jarayonlaridan o‘z manfaatlari yo‘lida 

foydalanish uchun zarurdir. Ratsional bilishning asosiy shakli tushunchadir. 

Tushuncha – bu tajriba ma’lumotlarini umumlashtirish natijasidir, dunyoni o‘rganish 

yakunidir. Tushunchalarning paydo bo‘lish jarayoni o‘rganilayotgan predmetning bir 

qator ikkinchi darajali alomatlari va xossalarini e’tiborga, hisobga olmaslik, ulardan 

chalg‘ishdir, abstraktlashishdir. Tushunchaga ta’rif berish – torroq tushunchani 

kengroq tushuncha ostiga qo‘yishdir. Masalan: olma - meva, fil - hayvon, Erkin - 

odam, terak - daraxt va hakozo. Tushunchalarning paydo bo‘lishi – bu biluvchi inson 

ongi faoliyatining oliy maxsulidir. Bilish jarayonida tushunchalarni ifodalabgina 

qolmasdan, balki ularni qo‘llay bilish ham kerak. Tushunchalarni qo‘shib biz hukm 

shakllantiramiz, hukmlarni bir-biri bilan qo‘shib ulardan aqliy xulosa chiqaramiz. 

Hukm tafakkurning shunday shakliki, unda inson narsani uning aloqalari va 

munosabatlarida ifodalaydi. Gnoseologik nuqtai nazardan, hukm – bu biron bir 

narsani tasdiqlash yoki inkor etish yo‘li bilan voqelikni aks ettirish shaklidir. Shu 

boisdan hukm tasdiqlovchi («hozir yomg‘ir yog‘moqda» kabi) yoki inkor etuvchi 

(«bugun yomg‘ir yog‘maydi» kabi) hukmlarga bo‘linadi. Agar biz ikki yoki bundan 

ko‘proq hukmni bir-biri bilan tenglashtirib, taqqoslab, solishtirib ko‘rsak, u holda biz 

yangi hukmga ega bo‘lishimiz, ya’ni aqliy xulosa chiqarishimiz mumkin. Aqliy 

xulosaning, mantiqiy natijaning chinakam to‘g‘ri bo‘lishi uchun ikki shart zarur. 

Birinchisi: mantiq ilmida asoslar deb atalgan dastlabki hukmlar haqiqiy bo‘lmog‘i, 

ya’ni voqelikka mos kelmog‘i lozim. Ikkinchisi: boshlang‘ich asoslardan aqliy xulosa 

chiqarish jarayonining o‘zi mantiq ilmining qonunlariga muvofiq to‘g‘ri bo‘lmog‘i 

lozim. Mantiq ilmining asoschisi Aristotel sillogizmga klassik misol keltiradi: 

Hamma odamlar o‘ladi} asos Suqrot odam} asos Suqrot o‘ladi – aqliy xulosa Agar 

biz mantiq qonuniga amal qilsagu, lekin boshlang‘ich hukm haqiqiy bo‘lmasa, u 

holda sillogizm ham haqiqiy bo‘lmaydi, balki soxta bo‘ladi. Masalan: Suqrot – odam 

Hamma odamlar o‘lmaydi Suqrot o‘lmaydi – soxta aqliy xulosa Insonning olamni 

bilish jarayoni uning sezgilari va ongi zo‘r berib ishlashini talab qilibgina qolmasdan, 

uning uzluksiz qizg‘in g‘ayrishuuriy faoliyat ko‘rsatishini ham taqozo etadi. 

Insonning g‘ayrishuuriy bilish faoliyati intuitiv bilish nomini oldi, intuitsiyaning o‘zi 

esa - bu bilish ob’ektining muayyan sharoitda boshqacha yo‘l bilan asoslab berish 

mumkin bo‘lmagan xossalarini bevosita, g‘ayrimantiqiy tarzda xaqiqat deb bilishdir. 

Intuitsiya sezgi va aql harakatiga qarshi turmaydi, balki bilishning hissiy va ratsional 

jihatlari bilan birgalikda chiqib ularni to‘ldiradi. Inson biron-bir hodisani 

g‘ayrishuuriy tarzda oldindan sezgan oddiy, kundalik hayotda ham, olim bilib 

olinmagan jabhada uzoq vaqt adashib toliqib yurganidan keyin to‘satdan uning ko‘z 

o‘ngida yorishish, insayt sodir bo‘lib, shu asnoda ilmiy kashfiyot yuzaga keladigan 

ilmiy-tadqiqot faoliyatida ham intuitsiyaning roli juda kattadir. Intuitsiya tasavvur 

bilan uzviy bog‘liqdir, chunki biz biror narsani tasavvur qilar ekanmiz shu tasavvur 



70 

 

qilinayotgan obrazga ilgari bilib olingan ob’ektlar belgilarini, tomonlarini intuitiv 

tarzda nisbat beramiz. Mantiqiy-strukturaviy sxema: Bilish turlari Oddiy Falsafiy 

Diniy Intuitiv G‘oyibona Ilmiy Mifologik Hissiy Badiiy estetik Bilish bosqichlari 

Hissiy bilish Aqliy Sezgi Tasavvur His-tuyg‘u Idrok Tafakkur Tushuncha Til Hukm 

Bilishning bosh vazifasi xaqiqat izlashdir. Xaqiqat masalasi butun bilish 

nazariyasining eng muhim vazifasidir. Faylasuflar orasida xaqiqat va uning bilishdagi 

roli to‘g‘risida yagona fikr yo‘q. Sub’ektiv idealizm uchun xaqiqat sub’ektiv narsadir. 

Masalan, nimaiki foydali bo‘lsa u xaqiqat deb da’vo qiluvchi pragmatizmda, yoki 

hamma e’tirof etgan, hamma uchun ahamiyatli bo‘lgan narsa xaqiqatdir deb 

hisoblovchi konvensionalizm va neopozitivizmda ham xaqiqat sub’ektiv narsadir. 

Materializm uchun xaqiqat – bu tashqi dunyoning ongimizda adekvat, to‘g‘ri aks 

etishidir.  

Xaqiqat, bu – bizning dunyo to‘g‘risidagi bilimlarimiz va tasavvurlarimizning 

dunyoning o‘ziga, ob’ektiv reallikka muvofiq kelishidir. Xaqiqatni noxaqiqatdan, 

yanglishuvdan, yolg‘ondan farqlashtirish, ajratish uchun bizning bilimimiz ob’ektiv 

voqelikka, uning yashash va rivojlanish qonunlariga qanchalik mos kelishini aniqlab 

olmoq kerak. Aristotel xaqiqatning «klassik» konsepsiyasi muallifidir. U o‘zining 

«Metafizika» sida bunday deb yozadi: «Bor narsani yo‘q deyish yoki yo‘q narsani bor 

deyish yolg‘on gapirishdir; borni bor va yo‘qni yo‘q deyish esa xaqiqatni 

gapirishdir»1 . Hozirgi zamon falsafiy va ilmiy adabiyotida ob’ektiv xaqiqat 

tushunchasi tez-tez uchrab turadi. Ob’ektiv xaqiqat – bu bilimlarimizning shunday 

mazmuniki, u bir kishiga ham, butun insoniyatga ham bog‘liq emas. Xaqiqatning 

ob’ektivligini u mavjud olamning in’ikosi bo‘lishi belgilaydi. Absolyut xaqiqat – bu 

bilish ob’ekti haqidagi inkor etib bo‘lmaydigan to‘liq va tugal bilimdir, nisbiy xaqiqat 

esa – bilish predmeti to‘g‘risidagi noto‘liq va notugal bilimdir. Absolyut xaqiqat 

to‘liq hajmdagi ob’ektiv xaqiqatdan boshqa narsa emas, nisbiy xaqiqat esa – notugal 

shakldagi, notuliq hajmdagi ob’ektiv xaqiqatdir. Absolyut xaqiqatni 

absolyutlashtirish dogmatizmga, nisbiy xaqiqatni absolyutlashtirish relyativizmga 

olib keladi. Relyativizm va dogmatizmning cheklanganligiga sabab ularda absolyut 

xaqiqat bilan nisbiy xaqiqat bir-biridan ajratib olinganligi va qarama-qarshi qilib 

qo‘yilganligidadir. Bizning bilimlarimiz ayni bir vaqtning o‘zida ham absolyut, ham 

nisbiydir. Egallagan bilimlarimiz va tajribamiz asosida biz bilib olgan va tasvirlay 

oladigan narsa, sodir bo‘lgan, inkor etib bo‘lmaydigan narsa bizning bilimlarimizning 

absolyut jihatini tashkil etadi. Lekin, shu bilan birga, biz har bir bosqichda hamma 

narsani ham bilavermaymiz. Bizning bilimlarimiz ayni bir vaqtning o‘zida uzluksiz 

kengayib va chuqurlashib boradi. Shu ma’noda ular absolyut emas, balki nisbiydir, 

shu boisdan absolyut xaqiqatning o‘zi nisbiy xaqiqatlar yig‘indisidan tarkib topishini 

e’tirof etmoq kerak. Bilimlarimizning xaqiqat yoki yolg‘onligini, ularning absolyutlik 

va nisbiylik darajasini konkret joy va vaqt sharoiti belgilab beradi. Joy va vaqt sharoiti 

almashinib, o‘zgarib turadigan omil ekanligi sababli bir sharoitda xaqiqat bo‘lgan 



71 

 

narsa o‘zgargan sharoitda yanglish yoki yolg‘on bo‘lib chiqadi. Agar xaqiqatga 

jarayon deb qarab unga uning rivojlanishi nuqtai nazaridan yondashiladigan bo‘lsa, 

bu holda konkret xaqiqatga abstrakt xaqiqat qarama-qarshi qo‘yiladi. Abstrakt 

xaqiqat – bu to‘liq bo‘lmagan, rivojlanmagan, birtomonlama xaqiqat, konkret xaqiqat 

esa, aksincha, - to‘liq, rivojlangan, ko‘ptomonlama xaqiqat. Har qanday xaqiqat, u 

bilish jarayonida rivojlanib borganligi sababli, abstraktlikni ham, konkretlikni ham 

o‘z ichiga oladi.  

Dunyoni bilish – bu nafaqat nazariy, balki hayotiy, amaliy jarayondir. Falsafiy 

nuqtai nazardan qaraganda, insoniyatning amaliyoti – bu insoniyatning tabiatni ongli 

ravishda va maqsadga muvofiq tarzda o‘zgartirishga qaratilgan faoliyatidir, bu 

insoniyatning ijtimoiy-tarixiy sharoitlar bilan birga qaralgan mehnat jarayonidir. 

Amaliyot hamisha ijtimoiy harakterda bo‘ladi, kishilar o‘rtasidagi aloqa va 

munosabatlarsiz amaliyot bo‘lishi mumkin emas. Amaliyot tarixiydir, u qurshab 

turgan tabiatni ham, insonning o‘zini ham, kishilarning turmush sharoitini ham 

o‘zgartirishdan iborat. Gnoseologik kategoriya sifatida amaliyot sub’ekt bilan ob’ekt 

o‘rtasidagi shunday munosabatni ifodalaydiki, bunda sub’ekt ob’ektni biron-bir 

jihatdan o‘zgartirish maqsadida unga ongli ravishda ta’sir ko‘rsatadi. Amaliy faoliyat 

jarayonida, ob’ektning o‘zgarishi ta’siri ostida sub’ekt ham o‘zgaradi, uning amaliy 

qobiliyati va malakasi chuqurlashadi, fikrlash doirasi kengayadi, ongi va xotirasi 

boyiydi, dunyoqarashi o‘zgaradi. Amaliyot nazariy bilimdan yuqori turadi. U nafaqat 

umumiylik, balki bevosita voqelik xislatiga ega. Amaliyotda asosiy qarama-

qarshiliklar – ideal qarama-qarshilik (sub’ektiv reallik sifatida) va moddiy qarama-

qarshilik (ob’ektiv reallik sifatida) – birga qo‘shilishadi. Amaliyot – bu voqelikni 

insoniyat oldida turgan maqsadlarga muvofiq tarzda uzluksiz o‘zgartirish jarayonidir. 

Agar jamiyatda biron-bir amaliy ehtiyoj paydo bo‘lsa, bu bilish jarayoniga o‘nlab 

universitetlarga qaraganda ko‘proq asos bo‘ladi, chunki amaliyot ehtiyojlari ilmiy 

bilishning o‘zini olg‘a siljitadi. Amaliyot bilish jarayoniga boshidan oxirigacha 

«amaliyot – nazariya, yana amaliyot – yana nazariya» tarzidagi formula bo‘yicha kirib 

borib uni boyitadi. Amaliyotdan ajralgan bilish bo‘lishi mumkin emas. Faqat 

amaliyotgina u yoki bu nazariyaning to‘g‘ri yoki noto‘g‘riligini ko‘rsatib beradi. 

Amaliyot o‘zgarmas emas, fan yutuqlari tufayli u doimo takomillashib, boyib va 

rivojlanib boradi. Bilish va amaliyot bir-biridan ajralmasdir. Amaliyot bilish 

haqiqatligining asosiy nuqtasi, harakatlantiruvchi kuchi, maqsadi va mezonidir.        

Ilmiy bilish fakt va dalillarga, ularni qayta ishlash, umumlashtirishga asoslanadi. 

Ilmiy fakt va dalillar to‘plashning o‘ziga xos uzillari mavjud bo‘lib, ularni ilmiy bilish 

metodlari deyiladi. Ilmiy bilish metodlarini o‘rganadigan maxsus soha — 

metodologiya deb ataladi. Ilmiy bilish metodlari o‘z harakteriga ko‘ra: 1) eng umumiy 

ilmiy metodlar; 2) umumiy ilmiy metodlar; 3) xususiy ilmiy metodlarga bo‘linadi. 

Eng umumiy ilmiy bilish metodlari barcha fanlar uchun xos bo‘lgan metodlardir. 

Bunga analiz va sintez, umumlashtirish va mavxumlashtirish, induksiya va 



72 

 

deduksiya, qiyoslash va modellashtirish kabilarni ko‘rsatish mumkin. Masalan, 

tabiatshunoslik fanlarida kuzatish, eksperiment, taqqoslash umumilmiy metodlar 

bo‘lsa, ijtimoiy fanlarda tarixiylik va mantiqiylik umumilmiy metodlar hisoblanadi. 

Xususiy ilmiy metodlar har bir fanning o‘ziga xos xususiyatlaridan kelib chiqadi. 

Masalan, suhbatlashish, anketa so‘rovi, hujjatlarni o‘rganish sotsiologiya faniga xos 

bo‘lgan xususiy ilmiy metodlardir. Bir fanda yaxshi samara beradigan ilmiy bilish 

metodi boshqa fanda shunday samara bermasligi mumkin. Ilmiy bilishda to‘g‘ri 

metodni tanlash bilishda muvaffaqiyat garovi hisoblanadi. Boshqacha qilib aytganda, 

ilmiy tadqiqotda nimani o‘rganish kerak, degan masala fan predmetini aniqlashga 

imkon bersa, qanday o‘rganish kerak, degan masala esa ilmiy bilish metodini to‘g‘ri 

belgilashga yordam beradi. Ilmiy bilish metodlari va ilmiy nazariya bir-biri bilan 

uzviy bog‘liqdir. Ilg‘or ilmiy nazariya fanning butun taraqqiyoti davomida erishilgan 

muhim yutuq bo‘lib, u ilgarigi ilmiy qarashlarni ijodiy rivojlantirish, o‘sha yutuqlarga 

tanqidiy nuqtai nazardan qarash orqali vujudga keladi. Fan mohiyatan o‘zi erishgan 

yutuqlarga shubha bilan qarashni taqozo qiladi. Fan falsafa sohasida erishilgan 

yutuqlarni mutlaqlashtirish, ularga ko‘r-ko‘rona sig‘inish muqarar ravishda 

dogmatizmni keltirib chiqaradi. Fan erishgan yutuqlar hamisha nisbiydir. Lekin 

bunday nisbiylikni mutlaqlashtirish relyativizmni, fan yutuqlariga ishonchsizlik bilan 

qarash esa, skeptitsizmni vujudga keltiradi. Fan taraqqiyoti uchun dogmatizm, 

relyativizm va skeptitsizm jiddiy xalaqit beradi. Ilg‘or ilmiy nazariyalar ma’lum bir 

davrda ilmiy va falsafiy qarashlar yo‘nalishini o‘zgartirishi, ilmiylikning o‘ziga xos 

mezoni bo‘lishi ham mumkin. Masalan, Charlz Darvinning evolyusion nazariyasi, A. 

Eynshteynning nisbiylik nazariyasi falsafiy va ilmiy dunyoqarashlarda muhim 

o‘zgarishlarni vujudga keltirdi. 

3.2. Fanda metod va metodologiya tushunchasi. .  

"Metod" va "metodologiya" tushunchalari. Metod (yunon. metods — usul) keng 

ma’noda yo‘l, ijodiy faoliyatning har qanday shakli kabi ma’nolarni anglatadi. 

Metodologiya tushunchasi ikki asosiy mazmunga ega — faoliyatda qo‘llaniladigan 

ma’lum usullar tizimi (fanda, siyosatda, san’atda va h.k.); haqidagi ta’limot. 

Fan metodologiyasi uning strukturasi, taraqqiyoti, ilmiy tadqiqot vositalari va 

usullari, uning natijalarini asoslash yo‘llari, bilimni tajribaga tatbiq qilish 

mexanizmlari va shakllarini o‘rganadi. Shuningdek, metodologiya metodlar 

yig‘indisi va faoliyat turi haqidagi ta’limotdir. 

Metod u yoki bu shaklda ma’lum qoida, tartib, usul, harakat va bilim 

mezonlarining yig‘indisi hamdir. U tamoyillar, talablar tizimi bo‘lib, sub’ektni aniq 

vazifani bajarishga, faoliyatning shu sohasida ma’lum natijalarga erishish sari 

yo‘naltiradi. U haqiqatni izlashda vaqt, kuchni tejaydi, maqsadga eng yaqin va oson 

yo‘l bilan etishishga yordam beradi. 

Metodning asosiy vazifasi faoliyatning bilish va boshqa shakllarini 

boshqaruvdan iborat. Biroq: birinchidan, metod va metodologik muammolarning 



73 

 

rolini inkor qilish yoki to‘g‘ri baholamaslik ("metodologik negavizm"); ikkinchidan, 

metodning ahamiyatini bo‘rttirish, mutlaqlashtirish, uni barcha masalalarning kaliti, 

ilmiy yangiliklarni yaratishning eng qulay vositasi (metodologik eyforiya), deb 

tushunish noto‘g‘ridir. 

Har qanday metod ma’lum nazariya asosida yaratiladi va tadqiqotning zaruriy 

sharti sifatida namoyon bo‘ladi. Har bir metodning samaradorligi uning chuqur 

mazmun va mohiyatga egaligi, nazariyaning fundamentalligi bilan asoslanadi. O‘z 

navbatida, metod mazmuni kengayib boradi, ya’ni bilimning chuqurlashishi va 

kengayishi, tajribaga tatbiq etilishi bilan metodning ko‘lami ham o‘zgaradi. 

Ilmiy bilishda nafaqat ilmiy natija (bilimlar majmui) va predmetning mohiyatini 

anglash, balki unga eltuvchi yo‘l, ya’ni metod ham haqiqiy bo‘lmog‘i lozim. Shunga 

ko‘ra, predmet va metodni bir-biridan ayri holda tushunish mumkin emas. Har qanday 

metod u yoki bu darajada real hayotiy jarayonlarda shakllanadi va yana unga qaytadi. 

Metod har qanday tadqiqot boshlanishida to‘la holda namoyon bo‘lmasa-da, ma’lum 

darajada predmetning sifat o‘zgarishi bilan har safar yangidan shakllanadi. 

Metod bilish predmeti va harakatni sun’iy ravishda bog‘lamaydi, balki ularning 

xususiyatlari o‘zgarishi bilan o‘zgarib boradi. Ilmiy tadqiqot predmetga daxldor dalil 

va boshqa belgilarni jiddiy bilishni talab qiladi. U ma’lum materialning harakati, 

uning xususiyatlari, rivojlanish shakllari va h.k.larda namoyon bo‘ladi. Demak, 

metodning haqiqiyligi, eng avvalo, tadqiqot (ob’ekt) predmetining mazmuni bilan 

bog‘liq. 

Metod sub’ekt bilan chambarchas bog‘liqdir. Boshqacha qilib aytgan-da, "inson 

umum metodologiyaning markazidir" (Feyerbax). Ikkinchidan, har qanday metod y 

yoki bu darajada boshqaruv quroli vazifasini bajaradi. 

Metod sub’ekt va ob’ektivlikning murakkab dialektikasi acosida rivojlanadi va 

bunda oxirgisi hal qiluvchi ahamiyatga ega bo‘ladi. Shu ma’noda, har qanday metod, 

eng avvalo, ob’ektiv, mazmunli va konkret bo‘lsada, ayni paytda, y sub’ektiv hamdir. 

Biroq u faqat mavjud qoidalar tizimi emas, balki ob’ektiv ilmiylikning davomi 

sifatida namoyon bo‘ladi. 

Metodlar xilma-xilligiga qarab, turli mezonlar asosida klassifikatsiya qilinadi. 

Eng avvalo, ma’naviy, g‘oyaviy (shuningdek, ilmiy) va moddiy, amaliy faoliyat 

metodlarini ajratmoq lozim. 

Hozirgi davrda metodologiya faqat ilmiy bilish sohasi bilan cheklanishi mumkin 

emasligi ayon bo‘ldi va y albatta, bilish chegarasidan chiqishi va o‘z sohasida 

amaliyotda ham qo‘llanishi zarur. Bunda bilish va amaliyotning uzviy aloqadorligiga 

e’tibor qaratmoq kerak. 

Fan metodlarilarining guruhlarga bo‘linishi bir nechta asoslarga ega. Bilish 

jarayonida uning roli va o‘rni nuqtai nazaridan: formal, empirik, nazariy tadqiqot, 

izohlash, shuningdek, boshqa metodlarga ajratish mumkin. O‘z navbatida, bilishning 

sifat va son, bilvosita va bevosita original hamda faoliyatli metodlari ham mavjud. 



74 

 

Metodika. Metod metodikada konkretlashadi. Metodika daliliy materiallarni 

yig‘ish va saralash vositasi, aniq faoliyat turidir. U metodologik tamoyillardan farq 

qilsada, ularga asoslanadi. 

Usullarni tanlash va turli metodik tadqiqot faoliyatida qo‘llash o‘rganilayotgan 

hodisa tabiati va qo‘yilgan vazifalar bilan xarakterlanadi. Falsafa metodlarining 

asoslari bevosita amaliy faoliyat bilan bog‘liq. Fan tarixida metodlar yangi 

nazariyalarni yaratish jarayonida shakllanadi. Yangilik yaratish san’ati yangiliklar 

jarayonida kamol topadi. Dastlabki tadqiqot tajribada shakllanar ekan, metod 

tadqiqotning boshlang‘ich nuqtasi, amaliyot bilan nazariyani bog‘lovchi vosita 

sifatida namoyon bo‘ladi. Metod va nazariyaning uzviy aloqasi ilmiy qonunlarning 

metodologik rolida o‘z aksini topadi. Har qanday fanga oid qonun insonni voqeliqdagi 

narsa va hodisalarni shu fanga mansub sohaga mos fikrlashga undaydi. Masalan, 

energiyaning saqlanish qonuni bir vaqtning o‘zida metodologik tamoyil bo‘lib,  oliy 

nerv faoliyatining reflektorlik nazariyasi, hayvonlar va inson axloqini tadqiq 

qilishning metodlaridan biri hamdir. 

Ilmiy tadqiqot jarayoni tarixan ishlab chiqilgan metodlar asosida amalga 

oshiriladi. Hech kim hech qachon haqiqatni yo‘qdan bor qila olgan emas. Albatta, 

olim izlanishlar, xatolar qurshovida harakat qiladi. Ba’zi hollarda bir narsani izlash 

jarayonida butunlay boshqa narsa yaratiladi. 

Fanda, ko‘p hollarda tanlangan metod tadqiqotning taqdirini hal qiladi. Aynan 

bir daliliy materialni turli metodlar asosida o‘rganish ziddiyatli xulosalarga olib 

kelishi mumkin. Ilmiy bilishdagi to‘g‘ri metodni xarakterlar ekan, F.Bekon uni 

yo‘lovchining yo‘lini yorituvchi chiroq bilan qiyoslaydi. Noto‘g‘ri yo‘ldan bora turib, 

y yoki bu masalani hal qilishda muvaffaqiyatga erishishga umid qilish mumkin emas. 

Zero nafaqat natija, balki unga eltuvchi yo‘l ham to‘g‘ri bo‘lmog‘i lozim. 

Metod o‘z-o‘zidan tadqiqotning muvaffaqqiyatli bo‘lishini ta’minlay olmaydi, 

chunki nafaqat yaxshi metod, balki uni qo‘llash mahorati ham muhimdir. Ilmiy bilish 

jarayonida turli metodlardan foydalaniladi. Umumiy darajasiga ko‘ra, ular keng yoki 

tor ko‘lamda qo‘llaniladi. Har qanday fan o‘z predmetini o‘rganishda y yoki bu 

ob’ektning mohiyatidan kelib chiquvchi turli xususiy metodlardan foydalanadi. 

Masalan, ijtimoiy jarayonlarni o‘rganish metodi olamning ijtimoiy shakli, uning 

qonuniyatlari, mohiyatining xususiyatlari bilan belgilanadi. 

Turli konkret vazifalarni hal qilishning zaruriy shartlaridan biri universal 

xususiyatga ega bo‘lgan umumiy falsafiy metodlarga murojaat qilishdir. Bu metodlar 

haqiqatni anglashda umumiy yo‘lni ko‘rsatadi. Mazkur metodlarga falsafaning qonun 

va kategoriyalari, kuzatish va tajriba, taqqoslash, analiz, sintez, induksiya, deduksiya 

va h.k.lar taalluqli. Agar maxsus metodlar ob’ektning qonuniyatlarini o‘rganishning 

xususiy usullari sifatida namoyon bo‘lsa, falsafiy metodlar shu ob’ektlarda namoyon 

bo‘ladigan, alohida xususiyatlardagi harakat, taraqqiyotning eng umumiy 

qonuniyatlarini o‘rganadi. Aynan shu o‘rinda tajriba hal qiluvchi ahamiyatga ega. Har 



75 

 

bir metod ob’ektning alohida tomonini bilishga imkoniyat yaratadi. Metodlar 

umumiylik darajasi va amal qilish doirasiga ko‘ra bir necha guruhga bo‘linadi. Ular 

quyidagilar: 

Falsafa metodlari. Eng qadimgi keng tarqalgan metodlardan biri dialektika 

bo‘lsa, ikkinchisi metafizikadir. Biroq falsafa metodlari bular bilan cheklanmaydi. 

Bugungi kunda uning sofistika, eklektika, analitik (hozirgi zamon analitik falsafasi), 

intuitiv, fenomenologik, sinergetik, germenevtik (tushunish) va boshqa turlari ham 

mavjud. 

Dialektika (yunon. dialektika — bahs, suhbat) tabiat, jamiyat va bilish 

taraqqiyoti qonuniyatlari hamda ularning asosida shakllanadigan umumiy tafakkur 

uslubi va amaliy faoliyat haqidagi ta’limotdir. U grek tilida bahs va suhbatlashish 

san’ati, degan ma’noni anglatadi. Antik dunyo faylasuflari uni haqiqatga erishish 

yo‘li va usuli sifatida talqin etganlar. Hozirgi davrga kelib dialektika olamdagi narsa 

va hodisalar doimo o‘zgarishda, o‘zaro aloqadorlik va bog‘liklikda, taraqqiyot va 

rivojlanishda, deb tushunishdir. Unga ko‘ra, olamda o‘z o‘rniga va joyiga, yashash 

vaqti va harakat yunalishiga ega bo‘lgan barcha narsalar va voqealar bir-birlari bilan 

bog‘liq va aloqador tarzda, bir-birlarini taqozo etadigan, doimiy va takrorlanib 

turadigan bog‘lanishlar orqali namoyon buladi. 

Masalan, insoniyat tarixida bu usulga asosan yondashilganida, u uzluksiz tarzda 

ro‘y beradigan avlodlar o‘rin almashuvi, birining o‘rniga ikkinchisi kelishi, muayyan 

qadriyatlarni meros qoldirishi va yangilikning eskilikni inkor kilishidan iborat doimiy 

va takrorlanib turadigan jarayondir. Bashariyatning muayyan davrida esa, shu 

zamonning ijtimoiy manzarasini belgilaydigan turli urug‘ yoki qabilalar, davlat, 

millat va xalqlar, oqim va yunalishlar, g‘oya va mafkuralarning xilma-xil shakllarini 

ko‘rish, ularning bir-biri bilan uzviy aloqadorlikda namoyon bo‘lishini kuzatish 

mumkin. 

Taraqqiyot jarayonida avlodlar, davrlar, siyosiy tuzumlar, umuman ijtimoiy 

voqea va hodisalar o‘z-o‘zidan avtomatik tarzda codir bo‘lib, nom-nishonsiz yo‘qolib 

ketmaydi. Balki ularning barchasi insonlar o‘rtasidagi o‘zaro aloqa va 

munosabatlarning xosilasi, ijtimoiy jarayonlarning natijasi, biror sababning oqibati 

sifatida namoyon buladi. Bir davr ikkinchisining o‘rniga, bir avlod oldingisidan 

keyin, bir voqea boshqasining ortidan sodir bo‘lib turadi. Ana shu abadiy va azaliy 

uzluksizlik, doimiy alokadorlik, vaqtning orqaga qaytmasligi va voqealarning ketma-

ketligi tarzidagi bog‘lanishlar, rivojlanish va taraqqiyot, olamning rang-barangligi va 

uyg‘unligi dialektikaning asosiy tamoyillarini tashkil qiladi. 

Falsafada mazkur tamoyillarga asoslangan tafakkurni — dialektik tafakkur, ana 

shunday dunyoqarashni — dialektik dunyoqarash, yondashuvni — dialektik 

yondashuv, metodni — dialektik metod deb atash an’anaga aylangan. SHu bilan 

birga, u yoki bu olimning ushbu tamoyillarga asoslanadigan dunyoqarashi, falsafiy 



76 

 

ta’limotlari ham bor. Masalan, Demokrit va Geraklit dialektikasi, Kant yoki Gegel 

dialektikasi deyilganda ana shunday hol nazarda tutiladi. 

Falsafa tarixida dialektika to‘g‘risida xilma-xil qarashlar bo‘lgan. Antik davr 

dialektikasi sodda va stixiyali bo‘lib, asosan, hayotiy tajribaga asoslangan. O‘sha 

davrda "Dialektika" so‘zini birinchi bo‘lib, Sukrot qo‘llagan. Suqrot dialektikani 

mayevtika (harflarni yaratish san’ati) bilan taqqoslagan. Zotan, mulohaza qilish 

shunday dialektik usuldirki, uning natijasida raqib nutqidagi ichki zidsiyatlar ochiladi 

yoki fikrlash jarayonida yangi ixtilofli fikr-mulohazalar paydo bo‘ladi.  

Geraklit umumiy o‘zgaruvchanlikning universalligini shunday izohlaydi: 

"Ariqda oqayotgan muayyan suvga ikki marta tushib bo‘lmaydi, chunki yangi va 

yangi suvlar oqib kelaveradi. O‘zgaruvchanlikning manbai kurashdir". 

O‘zgaruvchanlik antik dialektik nazariyada yangini yaratmasdan bir-birini 

takrorlovchi jarayon sifatida mavhum tushunilgan. Aynan shundan biri ikkinchisini 

taqozo qiluvchi dunyoning yagona birligi sifatida cheksiz koinot obrazi yaratilgan. 

Shunga ko‘ra, Geraklit ziddiyatlarning ayniyligini yaxshilik va yomonlikning bir xil 

ekanligini ta’kidlaydi, Bu mutafakkir ijodining qonuniy natijasi bo‘lib, u reallikning 

nazariy modelini yaratadi. Geraklit ziddiyatlar haqida gapirmaydi, bu tushuncha 

fanga Aristotel tomonidan kiritilgan, Aristotel Aflotun ta’limotini tanqidiy o‘rganar 

ekan, o‘zgaruvchanlik muammosini taraqqiyot omili sifatida tahlil qiladi. Uning 

dialektikasiga xoc alohida xysusiyatlar, avvalo, taraqqiyotni moddiylik, harakatda, 

formal va sababiy bog‘lanishdaligini tan olishda, yangi bosqichni boshqalari bilan 

bog‘liq emas, deb tushunishda yaqqol ko‘rinadi. Ikkinchidan, Aristotel ziddiyatlar 

bilan bog‘liq bo‘lgan muammolar doirasini yaratadi. Ziddiyatlarning mutlaq mos 

kelishini inkor qilar ekan, mutlaqo mos kelmasligini ham inkor qiladi, biroq ularning 

qandaydir holatida mavjudligini tan oladi. Uchinchidan, Aristotel formal mantiqqa 

acoc solar ekan, uning ontologiyada namoyon bo‘lishi va u esa, o‘z navbatida, 

mazmunan progressiv, shaklan mukammal falsafiy metodni yaratish zarurligiga olib 

keladi, deb hisoblaydi. To‘rtinchidan, Aristotel o‘sha davrdayoq bu asosiy falsafiy 

metodning yo‘nalishini belgilab beradi. 

Dialektik metod yangi davrda, xususan, nemis falsafasida, ayniqsa, Kant, Fixte, 

Shelling va Gegel tomonidan yanada chuqurroq tahlil qilingan. 

Yangi davrning o‘ziga xoc xususiyati shundaki, bu davrga kelib taraqqiyotga 

yangicha munosabat shakllandi. Dialektik metod predmetlarda emas, balki 

munosabatlarda o‘z aksini topa boshladi. Bu cheksizlik haqidagi g‘oyani qayta ishlash 

bilan bog‘liq edi. Cheksizlik g‘oyasining yangicha talqini paradoksal nazariya 

shaklida namoyon bo‘ldi. Bu Kantning planetar sistemalarning tumanlikdan paydo 

bo‘lganligi haqidagi gipotezani yaratishi bilan bog‘liq. Bilish nazariyasida Kant ikki 

mulohazaning ziddiyatliligi antinomiyasini ochib tashlar ekan, bunda har ikkalasini 

etarli asosga ega, deb hisoblaydi. Masalan: 1. Dunyo vaqtda boshlang‘ich nuqtaga ega 



77 

 

va zamonda cheklidir. 2. Dunyo vaqtda boshlang‘ich nuqtaga ega emas va zamonda 

cheksizdir. 

Kant ziddiyatlarga eskicha, ya’ni inson aqlining illyuziyasi sifatida qaraydi. U 

bu ziddiyatlarni yangi nazariya yaratish jarayonida kashf qiladi, biroq undan qutilish 

yo‘lini ko‘rsata olmaydi. Ularga aqlning xatosi sifatida qarash kerakmi? Hissiy idrok 

qilishda xatoga yo‘l qo‘yilar ekan, aqlning xatoligidan shubhalanish to‘g‘rimikan? — 

degan savollarga javob izlagan Kant aqldagi ziddiyatlarni bartaraf qilish yo‘lini 

topadiki, aynan shu yo‘l pozitiv dialektikaning asosi bo‘ladi. Bunda inson aqli 

o‘zgaruvchanligining tarixiyligi tan olinadi, aqlning xatosi esa, tarixiy asosga ega 

bo‘lib, u taraqqiyotning cheksizligi, bilish jarayonini to‘g‘ri tushunish qobiliyatiga 

ega emas. Kant dialektika metodidan yangicha foydalanish imkoniyatini ko‘rsatdi, 

taraqqiyot muammosini yangicha qo‘yish va hal qilish zaruriyatini e’tirof etdi. 

Taraqqiyotningyangi nazariyasini Kant sub’ekt aqlining dialektik xarakteri bilan 

bog‘ladi va sub’ektiv dialektikani asoslab berdi.  

Dialektika taraqqiyotining keyingi imkoniyatlari Gegel falsafasida o‘z ifodasini 

topdi. Gegel dialektikani falsafa taraqqiyotining umumiy nazariyasi sifatida asoslab 

bergan. Ma’lumki, o‘rta acp ratsionalizmi tajribaning ahamiyatini va nazariyaning 

empirik paydo bo‘lishini tan olishi bilan xarakterlanar edi. Gegel fikrlari boshqacha 

xarakterga ega. U falsafa o‘z xususiyatlarini asoslovchi metodga ega bo‘lmas ekan, 

fan bo‘la olmaydi, deb hisoblaydi. 

Gegel dialektik metodni mukammallashtirish mumkinligini va u yagona haqiqiy 

metodligini ta’kidlaydi. Falsafa metodi tabiat va ruh taraqqiyotini ifodalovchi fikr 

harakatiga adekvat bo‘lishi lozim. Gegel o‘z metodida shunday adekvatlikka 

erishilganligiga ishonadi. Gegel dialektikasini tushunish uchun dastavval, gegelcha 

dialektikaning rezonans, salbiy, pozitiv dialektika kabi shakllarini tahlil qilish lozim. 

Rezonans (sub’ektiv) dialektika — sub’ekt tafakkuri bo‘lib, u predmetdagi 

ziddiyatlarni ifodalaydi, biroq mavjud ziddiyatlardan ilgarilab ketadi. Sub’ekt faqat 

buni izohlash bilan kifoyalanadi, xolos. 

Salbiy (ob’ektiv) dialektika rezonans dialektikadan ba’zi ustuvorlikka ega, 

chunki u boshlanishidan ancha ilgariroq harakat qiladi. "U tomon", "Bu tomon" kabi 

izohlashlar mutlaq butunlikni inkor qiladi. Salbiy dialektika mustahkam narsalarni 

sindirishga intiladi. Uning kuchi aynan shundadir. Ojizligi esa, ularning uzidagi 

cheklanganlikni izohlar ekan, judayam kam maqsadga erishiladi. Uning natijasi nol, 

salbiy, tasdiqlash unda hali namoyon bo‘lgan emas. 

Dialektikaning rezonans va salbiy shaklidan farq qiluvchi yuqoriroq shakli ichki 

(immanent) dialektikadir. Bu nafaqat rezonans va inkor qiluvchi, balki yaratuvchi 

dialektikadir. Chunki u predmetning immanent harakat birligidagi taraqqiyot mantig‘i 

sifatida namoyon bo‘ladi. Shunga binoan, fan predmetni immanent o‘rganadi. 

Predmetni immanent o‘rganmoq nima? Bu mazmunni sof tushunchada isbotlamoq, 

ya’ni predmetning mohiyatini isbotlamoqdir. Gegel fikricha, dialektik ziddiyatlar — 



78 

 

ruhning ziddiyati. Pirovard natijada mazkur ziddiyatlar real borlikdagi ziddiyatlarni 

aks ettiruvchi sub’ekt tafakkuridagi ziddiyatlar bo‘lib, Gegel uni g‘oyaning o‘z-o‘zini 

namoyon qilishidagi ziddiyatlar sifatida aks ettiradi. Gegel fikricha, dialektika 

mutlaqlikdan boshlanadi va u bilan tugaydi. Dialektik nuqtai-nazardan faqat 

mutlaqlik real bo‘lishi mumkin. Shuning uchun, Gegel dialektikasi mutlaq aql 

faoliyatining nazariyasi, mantig‘i va metodi sifatida namoyon bo‘ladi. Ta’kidlash 

joizki, idealistik dialektika bo‘lgani singari materialistik dialektika ham bor. U 

moddiylikning yashash tamoyillari, kategoriyalar va qonunlarining yagona, bir butun 

tizimini ifodalaydi. 

Umuman olganda, dialektik metodga ko‘ra, agar ob’ektiv olamda doimiy 

rivojlanish, paydo bo‘lish va yo‘qolish, hodisalarning o‘zaro bir-biriga o‘tishi bo‘lar 

ekan, unda tushuncha, kategoriya va tafakkurning mavjud shakllari, harakatchan, 

o‘zaro bog‘liqlikda, ziddiyatlar birligida bo‘lib, rivojlanuvchi real haqiqatni to‘g‘ri 

aks ettirishi kerak. Shuning uchun dialektikaning asosiy tamoyili tarixiylik bo‘lib, u 

predmetning doimiy rivojlanishda, o‘zgarishda va harakatdaligini ifodalaydi. 

Bizni o‘rab turgan olam yagona bir butunlik, aniq tizim bo‘lib, bir-biri bilan 

uzviy bog‘liq predmetlar xilma-xilligi yagonalikda, bir-biri bilan o‘zaro ta’sir va 

o‘zaro uzviy bog‘liqliqda namoyon bo‘ladi. Shunga mos ravishda dialektikaning yana 

bir tamoyiliga ko‘ra, har qanday narsani faqat undagi ichki va tashqi tomonlar 

mujassamligini tadqiq qilgandagina, to‘g‘ri tushunish mumkin. Dialektikaning 

ob’ektivlik, konkretlik, determinizm va boshqa tamoyillari ham mavjud. 

"Metafizika" (yunon.— fizikadan keyin) - dialektika kabi universal metoddir. 

Bu so‘z ilmiy muomalaga er. av. I asrda Aristotelning shogirdi, uning she’rlari 

sharhovchisi Rodosskiy tomonidan kiritildi. Mutafakkir asarlarini bir tizimga solar 

ekan, u borliq va bilish haqidagi umumiy masalalarni fizikadan so‘ng "birinchi 

falsafa"ning (mohiyat, sabab va boshqa) ikkinchi falsafadan farqli xususiy-ilmiy 

bilimlarni o‘rganadigan qismi sifatida talqin qilgan. 

Ko‘p hollarda, dialektikaga qarama-qarshi deb talqin etiladigan metafizika 

olamdagi narsa va hodisalarni o‘rganishda ularning muayyan vaqt davomida nisbatan 

o‘zgarmasdan, alohida turgan holatiga diqqatni ko‘proq qaratadigan usuldir. Bu usul 

qo‘llanganida olamning namoyon bo‘lish shakllari hamda ular bilan bog‘liq bo‘lgan 

jarayonlarning alohida qismi yoki holatiga asosiy e’tibor beriladi. Voqea, hodisa va 

jarayonlarni doimiy o‘zgarish holatida o‘rganish nihoyatda kiyin bo‘lganligidan, 

nafaqat faylasuflar, balki barcha fan mutaxassislari uning nisbatan tinch va o‘zgarmay 

turgan holatini o‘rganadilar, tadqiq etadilar. 

Aslini olganda, olam garchand dialektik o‘zgarish va harakatda bo‘lsada, bu 

jarayon doimo ham nihoyatda tez sodir bo‘lavermaydi. Biz esa dunyodagi narsa, 

hodisa va odamlarga shunchalik metafizik tarzda o‘rganib qolganmizki, go‘yo 

kechadan bugunning farqi yo‘qdek, kecha ko‘rgan kishiga bugun duch kelganimizda 

unda hech qanday o‘zgarishlar bo‘lmaganday tuyuladi. SHu ma’noda, hayotda ko‘p 



79 

 

hollarda metafizik usulda fikr yuritamiz, nimalargadir ana shunday munosabatda 

bo‘lamiz. Aclida esa, ular ham azaliy o‘zgarishlar jarayoniga tushgan narsa va kishilar 

ekanligini juda kamdan-kam hollarda o‘ylab ko‘ramiz. Xuddi shunday, bizning 

umrimiz ham kechadan ertaga qarab oqib turadigan dialektik jarayondir. Biz ham ana 

shunday o‘zgarib boramiz, ammo ko‘p hollarda bunga unchalik ko‘p e’tibor 

berilavermaydi. SHu tariqa maktabni tugatib qo‘yganimizni, ulg‘ayganimizni, 

bolalikning ortda qolganini go‘yoki bilmay qolamiz... 

Alohida ta’kidlash lozimki, metafizik usulning hayotda, ilmiy izlanishlar va 

falsafiy tadqiqotlarda ham o‘z o‘rni bor. Bizda haligacha metafizikaning 

tushunchalari, kategoriyalari, tamoyillari va ilmiy mohiyati izohlangan yoxud tadqiq 

etilgan asarlar, tadqiqotlar yo‘k,. Qolaversa, uni dialektika bilan butunlay qarshi qilib 

qo‘yish va bu farqni mutlaq ziddiyat darajasiga ko‘tarish ham maqsadga muvofiq 

emas. Aynan ana shunday yondashuv sobiq ittifoqda dialektikani mutlaqlashtirishga, 

metafizikani esa quruq va o‘lik ta’limot sifatida qarashga, uning imkoniyatlaridan 

foydalanilmasligiga sabab bo‘ldi. 

Hozirgi zamon fanida metafizika uch asosiy ma’noga ega: 

1. Falsafa umumiy hodisalar haqidagi fandir. Bu ta’limotning asoschisi Aristotel 

bo‘lib, u "narsaning birinchi turi" haqidagi ta’limotdir. Bu ma’noda, "metafizika" 

tushunchasini XX acpning yirik nemis faylasufi M. Xaydegger ham o‘rganadi. 

Uningcha, bu kategoriya bilishning ob’ekti va sub’ektini bir vaqtda ifodalovchi 

tushunchadir.  

2. Maxcyc falsafiy fan ontologiya, umuman, borliq haqidagi ta’limot bo‘lib, 

nazariya bilish mantig‘i va uning xususiy ko‘rinishlaridan mustasnodir. Shu ma’noda, 

bu tushuncha G‘arb falsafasida o‘tmishda ham (Dekart, Leybnits, Spinoza va h.k.), 

hozirda ham keng qo‘llaniladi. 

3. U bilish (tafakkur) va harakatni falsafiy tushunish ma’nosida dialektikaga 

qarama-qarshi qo‘yiladi. Bunda shu ma’nodagi tushuncha, ya’ni antidialektika haqida 

so‘z boradi. Uning eng asosiy xususiyatlaridan biri bir tomonlamalik bilish 

jarayonining faqat bir qismini mutlaqlashtirishdir. 

Falsafa tarixida metafizika (dialektika kabi) hech qachon o‘zgarmasdan 

qolmagan. U turli tarixiy shakllarda namoyon bo‘lgan. 

Eski metafizika XVII—XIX acp falsafasi va fanida ayniqsa kamol topdi 

(metafizik materializm, naturfalsafa, falsafa tarixi va h.k.) Metafizikaning bu shakliga 

xoc xususiyat umumiy o‘zaro aloqadorlik va taraqqiyotni inkor qilish, olamga bir 

butun tizimli yondashuvning yo‘qligi, tafakkurning ikkilanuvchanligi, umumiy 

dunyoviy aloqadorlikning tugaganligiga ishonishdir. 

Eski metafizik tafakkur uslubi shakllanishining ob’ektiv asoslari butunning 

alohida elementlari xususiylikni, alohida tomonlar (fikran) nima uchun bir 

butunlikdan ayri holda bo‘lishi va bir-biri bilan bog‘liq bo‘lmagan holda 

rivojlanishini tushuntirish zaruriyatidir. Bu usul kundalik turmushda, aql darajasida, 



80 

 

predmet taraqqiyotidagi aloqa munosabatlarda zarur va to‘g‘ridir. Shuning uchun 

metafizikaning bu shakli predmetlardagi barqarorlikni, ulardagi o‘zgarishlarni tizimli 

o‘rganish, taraqqiyotning manbalari va mexanizmlarini aniqlash bilan bog‘liq.  

XIX—XX acplarda eski metafizikadagi keskin kurashda taraqqiyot g‘oyasining 

yangi dalillar bilan mustahkamlanishi ikki muhim natijaga olib keldi: dialektik 

tafakkurning yangi uslublari paydo bo‘ldi; XX asrda eski metafizikaning ilmiy 

dalillarini inkor qiluvchi yangi metafizika shakllandi. 

Yangi metafizika eski metafizikadan farqli o‘laroq, narsalarning umumiy 

aloqadorligini va ular taraqqiyotini inkor qilmaydi. Bu fandagi va jamiyatdagi buyuk 

kashfiyotlar davrida absurddir. Antidialektika yangi shaklining asosiy xususiyati — 

taraqqiyotni izohlashning turli variantlari va yo‘llarini izlashdan iborat. 

Buni quyidagi yo‘nalishlarda tushunish mumkin: a) eng umumiy, abadiy o‘sish, 

o‘zgarish yoki aksincha kichrayish (tekis evolyusionizm) tarzida; b) xuddi sifat 

o‘zgarishlari kabi sakrashlar zanjiri (katastrofizm) shaklida; v) takrorlash sifatida 

qat’iy liniyali yo‘nalishga ega bo‘lgan doimiy jarayon (to‘g‘ri chiziqli rivojlanish) 

holatida; g) hech qanday yangiliklarsiz aylana doirasidagi abadiy harakat 

ko‘rinishida; d) mohiyatidan ziddiyat kelib chiquvchi harakat sifatida; e) progress 

sifatida, ya’ni oddiydan murakkabga, pastdan yuqoriga intilish tarzida. 

Taraqqiyotning o‘zaro aloqadorlik va ta’sirning boshqa aralash izohlari ham bo‘lishi 

mumkin. 

Metafizikaning turlari har xil asoslar, mezonlar bilan farqlanishi mumkin. 

Bilishning metafizik metodi — byurokratizm, konservatizm, volyuntarizm va h.k. 

amaliy faoliyatning boshqa bir tomonlama harakatlari tarzida namoyon bo‘lishi ham 

mumkin. 

Bilimning metafizik usullari turlicha bulib, idealizm, sensualizm, ratsionalizm, 

empirizm, dogmatizm, relyativizm va boshka shakllarda namoyon bo‘lib, bilimning 

alohida shakllari natijalarini mutlaqlashtirish jarayonida paydo bo‘ladi. 

Sofistika. Sofistika falsafiy metodlar jumlasidan bo‘lib, qadimgi Yunonistonda 

mil. av. V va IV asrning birinchi yarmida ijtimoiy-siyosiy hayotda xususiy bir 

yo‘nalish sifatida paydo bo‘lgan. Sofistika namoyandalari Pratagor, Gorgiy, Gippiy, 

Antifont va boshqalardir. Sofistikaning paydo bo‘lishi antik Yunonistonda iqtisodiy 

taraqqiyotga bo‘lgan ehtiyoj bilan bog‘liq. Bu oila urug‘ an’analaridagi turg‘unlikni 

bartaraf qilish, yangi ijtimoiy-siyosiy o‘zgarishlarga ehtiyoj davri edi. Sofistikaning 

inqirozi eramizdan avval IV acp o‘rtalarida boshlandi. Eramizning II asrida klassik 

yunon sofistlarining g‘oya va uslublarini qayta ishlashga intiluvchi yangi oqim paydo 

bo‘ldi. 

Sofistika mavjud nazariya va ma’lumotlarni saqlashga intiladi. U yangi fikr eski 

fikrning bir qismi ekanligini asoslashga yoki mantiq qonunini tuzib, mavjud bilimlar 

tizimini barcha ziddiyatlardan tozalashga harakat qiladi. Bu metoddan semantik va 

mantiqiy qonunlarda istalgan narsani isbotlash uchun foydalaniladi. Ko‘pgina darslik 



81 

 

va qo‘llanmalarda bu ibora yunon tilidagi "sopism" so‘zi asosida, ya’ni ataylab xilma-

xil ma’noga ega bo‘lgan tushunchalarni ishlatish orqali kerakli, ammo haqiqatga 

to‘g‘ri kelmaydigan, ko‘chma ma’no-mazmunga erishish usuli, deb ta’kidlanadi. Bu 

usul qullanilganda fikrning mazmuni ko‘chma ma’noda bayon qilinadi, ya’ni "Qizim, 

senga aytaman, kelinim, sen eshit ", deganga o‘xshash holat nazarda tutiladi. U, 

nafaqat, kadimgi Yunoniston, balki o‘pta asrlarda Evropada ham keng tarqalgan. 

Agar bu usul yolg‘on xulosalarga olib kelsa, nega o‘z davrining ko‘pgina dono 

kishilari undan foydalanganlar, degan savol tug‘ilishi mumkin. Ma’lumki, insoniyat 

tarixida hurfikrlilik va ijtimoiy-siyosiy jarayonlarga munosabatni to‘g‘ri 

ifodalashning iloji qolmagan zamonlar ko‘p bulgan. Bunday holni inkvizitsiya 

hukmron bo‘lgan o‘pta asrlar Yevropasiga ham tatbiq etish mumkin. O‘sha davrda 

ham ko‘pgina ziyolilarning ana shu usulga suyanmasdan iloji yuq edi. Umuman 

olganda, falsafada “do‘ppi tor kelib qolgan” ana shunday zamonlarda fikrni 

Gulxaniyning mashhur “Zarbulmasal” acapi kabi ifodalash hollari uchrab turadi. Buni 

o‘rta asrlar Yevropasiga nisbatan olsak, unda Servantesning “Don Kixot” acapi nima 

sababdan shunday yozilganligi, uning bosh qahramoni esa nima uchun shamol 

tegirmonlariga qarshi jang qilganligi va bu lavhalar zamirida qanday botiniy mazmun 

yashiringani aniq bo‘ladi. 

Sofizm — qarama-qarshi fikrlar asosida ixtiyoriy tanlangan foydali mulohaza 

bo‘lib, uning yordamida har qanday narsa yoki fikrni isbotlay olish mumkin. Masalan, 

Aristotelning yozishicha, bir afinalik ayol o‘g‘liga, jamoa ishlariga aralashma, chunki 

agar to‘g‘ri gapirsang, seni odamlar; yolg‘on so‘zlasang — Xudolar yomon ko‘radi, 

degan ekan. Sofizmga ko‘ra afinalik ayolga shunday rad javobi berish mumkin: sen 

jamoa ishlarida ishtirok qilishing kerak, chunki to‘g‘ri so‘zli bo‘lasan va buning 

uchun seni Xudolar ham, odamlar ham yaxshi ko‘radi. 

Sofistika mavjud bilimlar tizimidan ziddiyatlarni siqib chiqaradi, bu bilan eski 

va yangi bilimlarni murosaga keltiradi. Sofistika inson bilimi doirasida cheksiz 

relyativizmni ulug‘laydi. Predmet haqida har narsa deyish mumkin. Qanday maqsad 

ko‘zlanmasin, so‘zlar ifodasida hech qanday chegara yo‘q (masalan, asal — shirin; 

asal — achchiq; qo‘rg‘on — aylanasimon, qo‘rg‘on — to‘rtburchak va h.k.) shunga 

ko‘ra sofist — mohir usta, so‘zamol donishmand ma’nolarini anglatadi. 

Sofistikaga faqat salbiy munosabatda bo‘lish noo‘rindir. U odatda yangi g‘oya, 

nazariya va turmush sharoitining paydo bo‘lishi bilan bog‘liq. Sofistika bilish 

tizimidagi mantiqiy ziddiyatlarni aniqlash, eski bilim tizimini qayta qurishda zaruriy 

element sifatida namoyon bo‘ladi. Sofizm muayyan, yaxlit xususiyatga ega, chunki 

hodisaga ta’sirchan bo‘lib, eski narsa xavf ostiga olinadi. Shuning uchun har qanday 

sofizm o‘ziga xosdir. 

Sofistika qadimgi Yevropa tafakkur uslubining asosi bo‘lib xizmat qildi. Ammo 

sofistikani tanqid qilish orqali antik davr falsafasi dunyoning yangicha 

konsepsiyasiga erishdi. Bu konsepsiya fikr va borliq ayniyligiga asoslanadi. U 



82 

 

Aristotel falsafasida o‘zining nihoyasiga etdi va nasroniylikda mustahkamlandi. Shu 

ma’noda, sofistika insoniyat tafakkurining umumiy taraqqiyotida o‘z o‘rni va 

ahamiyatiga ega. 

Eklektika. Eklektika hech qanday bilim faoliyati bilan bog‘lanmagan, bir-biriga 

zid dalillarga asoslanadi va olamni buzib yolg‘on aks ettiradi. U bilim tizimi 

rivojidagi yo‘nalish, u hech qanday yagona nazariy asosga ega emas va ba’zida 

ob’ektni o‘rganishning ziddiyatli jihatlarini xarakterlovchi bilim elementlaridir. 

Metodologik usul sifatida eklektika birinchi marta qadimgi yunon falsafasida 

paydo bo‘ldi va iqtiboslarga asoslangan o‘rta acp sxolastik bahslarida, yangi davr XV-

XVIII asrlar falsafiy bahslarida keng foydalanildi. U hozirgi davrda ham reklama va 

tashviqotda, ommaviy kommunikatsiya tizimida qo‘llanilib, inson psixikasidagi 

an’analar, ko‘nikmalar, intilishlarni bo‘rttiradi. Bunday usulning bema’niligini 

Suqrot va Aristoteldan boshlab, hozirgi davr mutafakkirlarigacha tanqid qiladilar. 

Ammo bu undan foydalanilmaslikni anglatmaydi. Eklektika olam, narsa va 

hodisalarning bir butunligini, umumiy asoslarini parchalab tashlash uslubiga 

tayanadi. 

Sinergetika. Hozirgi zamon fanida sinergetika metodi keng qo‘llanilmokda. 

Sinergetika so‘zi yunoncha ("sinergena") bo‘lib, kelishuv, hamkorlik, o‘zaro ta’sir 

kabi ma’nolarni anglatadi. German Xakenning fikricha, sinergetika ko‘p qismlardan 

iborat bo‘lgan, o‘zaro murakkab aloqadorlikdagi komponentlar tizimini o‘rganadi. Bu 

so‘zni Xaken hamkorliqdagi harakat bilib, butunning tizim sifatida aks etuvchi 

qismlarining kelishilgan faoliyati ma’nosida talqin qiladi. 

Barcha ta’limotlar paydo bo‘ladi, rivojlanadi va, nihoyat, eskiradi. Xaken 

sinergetikasi ham vorisiylikka asoslangan. Uning davomi bo‘lgan I.Sherringtonning 

sinergetik uslubi, C.Ulamning sinergiyasi, I.Zabusskiyning sinergetik yo‘nalishlari 

ana shular jumlasidandir. 

I.Sherrington sinergetik yoki integrativ tafakkurni muskullar harakatining 

boshqaruvida (orqa miya) asab sistemasidagi kelishilgan ta’sirni izohlash usulidir, 

deb tushunadi. S.Ulam esa, EHMning birinchi avlodi vakillaridan biri bo‘lib, u 

sinergiyaning, ya’ni mashina va uning operatori orasidagi uzluksiz hamkorlikning 

foydaliligi, ahamiyatining hozirgi zamondagi ta’siriga e’tiborni qaratadi. 

I.Zabusskiy 60-yilning o‘rtalarida liniyasizlik masalalarini hal qilishda analitik 

jihatdan cheklanganlik bir yoklamalikka yo‘l ochganligini ta’kidlaydi. Liniyasiz 

matematika va fizika masalalarida sinergetika usulining tatbiq etilishini odatdagi 

matematika hisoblash mashinasining faoliyatini tahlil qilish bilan qiyoslaydi. 

Hozirgi davrda I. Prigojinning sinergetika to‘g‘risidagi fikrlari ham 

ko‘pchilikning e’tiborini tortmokda. 

Yuqoridagi barcha holatlarda uzluksiz harakat haqida so‘z boradi. Sinergetika 

orqali sodda tizimlardan murakkablarini yaratuvchi o‘lik tabiatdagi o‘z-o‘zidan 

harakatning tamoyili shakllandi. Sinergetika bilan fizikada evolyusion yo‘nalish 



83 

 

paydo bo‘ldi va fan ijodkorlikdan yangilik yaratish tushunchasi tomon rivojlandi. 

Sinergetika makroskopik darajalarga tasodifiylikni fanga kiritdi va bu bilan mexanika 

metodlarini makroskopik darajaga, ya’ni mikrodunyo masalalariga tatbiq qildi. 

Sinergetika nisbiylik nazariyasidagi energiya va narsaning o‘zaro bir-biriga o‘tishini 

tasdikdaydi va narsalarning paydo bo‘lishini o‘ziga xoc tarzda izoxdaydi. U biz 

yashayotgan makrosistemalar qanday paydo bo‘lganligi masalasini hal etishga 

harakat qiladi. 

Sinergetika nazariyasida energiya kristall sifatida qotib koladi va kinetiklikdan 

potensiallikka aylana boshlaydi, deb talqin qilinadi. Bunga ko‘ra, narsa qotib qolgan 

energiyadir. Energiya faoliyatning ishlab chiqarish qobiliyatini xarakterlovchi 

tushuncha, lekin hozirda energiya nafaqat mexanik faoliyat, balki yangi strukturalarni 

yaratuvchisi sifatida ham o‘rganilmoqsa. Sinergetika tabiatdagi evolyusiya nimaning 

hisobiga sodir bo‘lishi mumkinligini asoslaydi. Barcha yangi strukturalar 

yaratilayotgan joyda energiyaning kuchli to‘lqini va muhit bilan almashinuv zarur 

(evolyusiya hayot kabi), metabolizmni talab qiladi. Agar osmon jismlari 

evolyusiyasida biz ishlab chiqarishning natijasini kuzatsak, sinergetika tabiatni 

yaratish jarayonini o‘rganadi. Sinergetika nisbiylik nazariyasining xulosalarini 

tasdiklaydi: energiya olamning yanada yuqoriroq darajalarini yaratadi.  

Xullas, sinergetika — olamning o‘z-o‘zini tashkil etishi, makon va zamonda 

narsa va voqealarning azaliy ketma-ketligi, o‘zaro aloqadorligi, ularning muayyan 

tizimlardan iborat sababiy bog‘lanishlar asosida mavjudligini e’tirof etishga 

asoslangan ilmiy qarashlar majmuidir. Bu ta’limotni dialektika asosida shakllangan 

va uni to‘ldiradigan ilmiy qarashlar majmuasi deydiganlar ham bor. Ularga qarshi 

o‘laroq, dialektika endi kerak emas, uni sinergetika bilan almashtirish lozim, deb 

hisoblovchilar ham yo‘q emas. 

Umumilmiy tadqiqot metodlari. Ular falsafa bilan maxsus fanlarning 

fundamental nazariy-metodologik qoidalari o‘rtasida o‘ziga xos «oraliq 

metodologiya» bo‘lib xizmat qiladi. Umumilmiy tushunchalar qatoriga ko‘pincha 

«axborot», «model», «tuzilma», «funksiya», «tizim», «element», «oqilonalik», 

«ehtimollik» singari tushunchalar kiritiladi.  

Birinchidan, bir qancha xususiy fanlar hamda falsafiy kategoriyalarning alohida 

xossa, belgi va tushunchalari umumilmiy tushunchalarning mazmuniga «singdirib» 

yuborilganligi, ikkinchidan, (falsafiy kategoriyalardan farqli o‘laroq) matematik 

nazariya va simvolik mantiq vositalari bilan ularni formallashtirish, ularga aniqlik 

kiritish mumkinligi umumilmiy tushunchalarning o‘ziga xos jihatlaridir.  

Agar falsafiy kategoriyalar umumiylikning mumkin bo‘lgan eng yuqori darajasi 

– muayyan umumiy darajani o‘zida mujassamlashtirgan bo‘lsa, umumilmiy 

tushunchalarga ko‘proq umumiy abstrakt (bir xil) daraja xoski, bu ularni abstrakt-

formal vositalar yordamida ifoda etish imkonini beradi. Falsafaning asosiy masalasini 

(to‘la hajmda) echishda «ishtirok etish» sharti muayyan «tafakkur shaklini 



84 

 

yaratish»ning «falsafiyligi», «dialektikligi» darajasini aniqlashning muhim 

mezonidir.  

Umumilmiy tushuncha va konsepsiyalar asosida bilishning tegishli metodlari, 

tamoyillari ta’riflanadi, ular esa, o‘z navbatida, falsafaning maxsus ilmiy bilim va 

uning metodlari bilan oqilona o‘zaro aloqasini ta’minlaydi. Umumilmiy metodlar 

qatoriga tizimli va strukturaviy-funksional, kibernetik, ehtimoliy yondashuvlar, 

modellashtirish, formalizatsiya hamda boshqalar kiradi.  

Umumilmiy tushunchalarning muhim roli shundan iboratki, ular o‘zining 

«oraliq xususiyati» bilan falsafiy va alohida ilmiy bilimning (shuningdek tegishli 

metodlarning) o‘zaro o‘tishini ta’minlaydi. Gap shundaki, birinchi bilim ikkinchi 

bilimga sof yuzaki tarzda, bevosita o‘tmaydi. SHuning uchun ham maxsus ilmiy 

mazmunni darhol falsafiy tushunchalar tilida ifodalashga urinishlar, qoida tariqasida, 

nokonstruktiv va samarasiz bo‘ladi.  

Xususiy ilmiy metodlar – materiya harakatining asosiy shakliga mos bo‘lgan 

muayyan fanda qo‘llaniladigan bilish usullari, tamoyillari, tadqiqot usullari va tartib-

taomillari majmui. Mexanika, fizika, kimyo, biologiya va ijtimoiy-gumanitar 

fanlarning metodlari shular jumlasidandir. 

Fan metodlari – ma’lum fan tarmog‘iga kiruvchi yoki fanlar tutashgan joyda 

vujudga kelgan muayyan fan sohasida qo‘llaniladigan usullar tizimi. Har bir 

fundamental fan, mohiyat-e’tibori bilan, o‘z predmetiga va o‘ziga xos tadqiqot 

usullariga ega bo‘lgan sohalar majmuidir.  

Fanlararo tadqiqot metodlari – asosan fan sohalari tutashgan joyda amal 

qiladigan (metodologiyaning turli darajasi elementlarini birlashtirish natijasida 

yuzaga kelgan) bir qancha sintetik va integrativ usullar majmui. Mazkur metodlar 

kompleks ilmiy dasturlarni amalga oshirishda keng qo‘llaniladi.  

Metodologiyaga faqat metodlarni emas, balki tadqiqotni ta’minlovchi boshqa 

vositalarni ham o‘rganish xos. Tamoyil, qoida va ko‘rsatmalar, shuningdek, 

kategoriya hamda tushunchalar mana shunday vositalar jumlasiga kiradi. Nomuvoziy, 

beqaror dunyo sharoitlarida voqelikni metodologik o‘zlashtirishning o‘ziga xos 

vositalarini ajratish fan rivojlanishining «postnoklassik», deb nomlangan hozirgi 

bosqichida ancha dolzarb ahamiyat kasb etmoqda.  

Xususiy fanlar metodlarining o‘ziga xos xususiyatlari moddiy ifodasini topgan 

bilish vositalari: mikrofizikada zarralarni tezlatgichlar, tibbiyotda a’zolar faoliyatini 

qayd etuvchi turli o‘lchagichlar va shu kabilar hozirgi zamon metodologik 

tadqiqotining muhim tarkibiy qismi hisoblanadi. 

Ijtimoiy-gumanitar fanlar metodlari. Ijtimoiy-gumanitar fanlarda kuzatish 

natijalari ko‘p jihatdan kuzatuvchining shaxsiga, uning hayotiy qarashlariga va 

boshqa sub’ektiv omillarga bog‘liq bo‘ladi. Mazkur fanlarda odatdagi kuzatish 

(faktlar va hodisalar chetdan turib qayd etiladi) va ishtirokchilikka asoslangan (ichdan 

turib) kuzatish (bunda tadqiqotchi ma’lum ijtimoiy muhitga qo‘shiladi, unga 



85 

 

moslashadi va hodisalarni «ichdan» tahlil qiladi) farqlanadi. Psixologiyada 

kuzatishning o‘z-o‘zini kuzatish (introspeksiya) va empatiya (boshqa odamlarning 

ruhiy kechinmalariga kirib borish, ularning ichki dunyosi–sezgilari, fikrlari, xohish-

istaklarini tushunishga intilish va h.k.) farqlanadi. 

Etnometodologiya ichdan turib kuzatishning turlaridan biri bo‘lib, u ijtimoiy 

hodisa va voqealarni tavsiflash hamda kuzatish natijalarini ularni tushunish g‘oyalari 

bilan to‘ldirishni nazarda tutadi. Mazkur yondashuv hozirda etnografiya, ijtimoiy 

antropologiya, sotsiologiya va kulturologiyada tobora keng qo‘llanilmoqda.  

Ijtimoiy eksperimentlar tobora rivojlanmoqda, ular ijtimoiy tashkil etish va 

jamiyatni boshqarishni oqilonalashtirishning yangi shakllarini amalga tatbiq etishga 

ko‘maklashmoqda. Ijtimoiy eksperiment ob’ekti odamlarning ma’lum guruhi 

eksperimentning bevosita ishtirokchilaridan biri bo‘lib, ularning manfaatlari bilan 

hisoblashishga to‘g‘ri keladi, tadqiqotchi esa o‘zi o‘rganayotgan vaziyatga bevosita 

qo‘shiladi.  

Psixologiyada muayyan ruhiy faoliyat qanday shakllanishini aniqlash uchun 

tajriba o‘tkazilayotgan shaxs turli eksperimental sharoitlarga qo‘yiladi va unga 

ma’lum masalalarni hal qilish taklif etiladi. Bunda murakkab ruhiy jarayonlarni 

shakllantirish va ularning tuzilishini yanada chuqurroq tadqiq qilish mumkin. Mazkur 

yondashuv pedagogik psixologiyada shakllantiruvchi eksperiment, deb nomlanadi.  

Ijtimoiy eksperimentlar tadqiqotchidan axloqiy va yuridik norma va prinsiplarga 

qat’iy rioya etishni talab qiladi. Bu erda (tibbiyotda bo‘lgani singari) «ziyon 

etkazma!» tamoyili muhim ahamiyatga ega. Insonning intim dunyosiga kirish quroli 

bo‘lib xizmat qilish - ijtimoiy eksperimentlarning asosiy xususiyati. 

Ijtimoiy-gumanitar fanlarda falsafiy va umumilmiy vositalar, metod va 

amallardan tashqari, mazkur fanlarning predmeti bilan bog‘liq maxsus vositalar, 

metod va amallardan ham foydalaniladi. Ularning jumlasiga quyidagilar kiradi: 

Ideografik metod–alohida tarixiy faktlar va hodisalarning o‘ziga xos 

xususiyatlarini tavsiflash. 

Dialog («savol-javob metodi»). 

Tushunish va oqilona (intensional) tushuntirish (bu haqda ushbu keyingi 

mavzuda batafsil so‘z yuritiladi). 

Hujjatlarni tahlil qilish–son va sifat jihatidan tahlil qilish (kontent-analiz).  

So‘rovlar o‘tkazish–«yuzma-yuz» so‘rov (intervyu) yoki sirtdan (so‘rovnoma 

yordamida, pochta, telefon orqali va sh.k.) so‘rov o‘tkazish. Ommaviy va maxsus 

so‘rovlar farqlanadi. Maxsus so‘rovlarda professional ekspertlar axborot olishning 

bosh manbai hisoblanadi.  

Proektiv metodlar (psixologiyaga xos)–insonning produktiv faoliyati 

natijalariga qarab, uning shaxsiy xususiyatlarini bilvosita o‘rganish usuli.  

Testlash (psixologiya va pedagogikada)–standartlashtirilgan topshiriqlar bo‘lib, 

ularni bajarish natijalari ayrim shaxsiy xususiyatlar (bilim, ko‘nikma, xotira, zehn va 



86 

 

sh.k.)ni o‘lchash imkonini beradi. Testlarning ikki asosiy guruhi farqlanadi–intellekt 

testlari (mashhur Q koeffitsienti) va erishilgan (kasbda, sportda va h.k.) natijalar 

testlari. Testlar bilan ishlashda axloqiy jihat muhim ahamiyat kasb etadi. Zotan, 

layoqatsiz yoki g‘irrom tadqiqotchining qo‘lida testlar jiddiy zarar keltirishi mumkin.  

Biografik va avtobiografik metodlar. 

Sotsiometriya metodi–ijtimoiy hodisalarni o‘rganishda matematika 

vositalaridan foydalanish. Undan ko‘pincha «kichik guruhlar»ni va ulardagi 

shaxslararo munosabatlarni o‘rganishda foydalaniladi. 

O‘yin metodlari–boshqaruv qarorlarini ishlab chiqishda qo‘llaniladi. Imitatsion 

o‘yinlar (ishbilarmonlik o‘yinlari) va ochiq o‘yinlar (ayniqsa, nostandart) vaziyatlarni 

tahlil qilishda farqlanadi. O‘yin metodlari orasida psixodrama va sotsiodrama alohida 

o‘rin tutadi. Ularda ishtirokchilar tegishincha individual va gruppaviy vaziyatlarni 

ko‘rib chiqadilar.  

Hozirgi zamon metodologiyasi. «Kumatoid», «case studies», «abduksiya» 

tushunchalari an’anaviy metodologik tushunchalar ruhida tarbiyalangan odamga erish 

tuyulishi mumkin. Ammo, aynan ular metodologiyaning hozirgi rivojlanish 

bosqichining o‘ziga xos xususiyati ilmiy muomalaga mutlaqo yangi tushunchalarni 

kiritish bilan bog‘liq ekanligini ko‘rsatadi. Mazkur tushunchalarning aksariyati 

muayyan (xususiy) fanlar sohasi bilan bog‘liq. Bunday tushunchalar qatoriga hozirda 

ancha mashhur bo‘lgan bifurkatsiya, «fluktuatsiya», «dissipatsiya», «attraktor» 

tushunchalarini, shuningdek, «kumatoid» (yunoncha–to‘lqin) degan innovatsion 

tushunchani kiritish mumkin. 

Kumatoid - suzayotgan ob’ektni anglatadi va ob’ektlarning tizimli xususiyatini 

aks ettiradi. U vujudga kelishi, hosil bo‘lishi, shuningdek yo‘qolishi, parchalanishi 

mumkin. U o‘zining barcha elementlarini birvarakay emas, balki o‘ziga xos «hissiy-

o‘ta hissiy» tarzda namoyon etadi. Masalan, tizimli ob’ekt–o‘zbek xalqini ma’lum 

zamon, makon bo‘lagida ifoda etish va mahalliylashtirish mumkin emas. Boshqacha 

qilib aytganda, ob’ektni yaxlit ifoda etish uchun o‘zbek xalqining barcha vakillarini 

yig‘ish mumkin emas. SHu bilan birga, mazkur ob’ekt soxta emas, realdir. Uni 

kuzatish, o‘rganish mumkin. U butun sivilizatsion-tarixiy jarayonning yo‘nalishini 

ko‘p jihatdan belgilab beradi.  

Yana bir misol–Tinglovchilar guruhi. U dam paydo bo‘ladigan, dam ko‘zdan 

yo‘qoladigan suzuvchi ob’ekt sifatida o‘zaro aloqalarning deyarli barcha tizimlarida 

namoyon bo‘ladi. Masalan, o‘quv mashg‘ulotlari tugaganidan keyin guruh yaxlit 

ob’ekt sifatida mavjud bo‘lmaydi, ammo institutsiyaviy belgilangan ma’lum 

vaziyatlar (guruh raqami, Tinglovchilar soni, guruh tuzilishi, umumiy 

xususiyatlari)da u ob’ekt sifatida namoyon bo‘ladi va o‘z-o‘zini identifikatsiya qiladi. 

Bundan tashqari, mazkur kumatoid guruh a’zolari o‘rtasidagi do‘stlik, raqobat va 

boshqa munosabatlar bilan ham qo‘llab-quvvatlanadi.  



87 

 

Kumatoidning o‘ziga xos xususiyati shundaki, u zamon va makonda 

mahalliylashishga befarq bo‘libgina qolmay, substrat–o‘zini tashkil etuvchi 

materialga ham qattiq bog‘lanmagan. U tizimli xususiyatlarga ega emas. Binobarin, 

mazkur xususiyatlar uning tarkibiy qismlariga mavjud yoki mavjud emasligiga, 

ayniqsa, ularning rivojlanish yo‘nalishi yoxud xulq-atvor tarziga bog‘liq. Kumatoidni 

moddiy tarzda mustahkamlangan ma’lum bir xususiyat yoki bunday xususiyatlar 

to‘plami bilan aniq identifikatsiya qilish mumkin emas. Butun ijtimoiy hayot 

suzuvchi ob’ektlar–kumatoidlar bilan to‘lib-toshgan.  

«Case studies», ya’ni vaziyatli tadqiqotlar o‘tkazish hozirgi zamon 

metodologiyasidagi muhim yangilikdir. Mazkur tadqiqotlarni o‘tkazishda fanlararo 

tadqiqotlar o‘tkazish metodologiyasiga tayaniladi, ammo individual sub’ektlarni, 

mahalliy gruppaviy dunyoqarashlar va vaziyatlarni o‘rganish nazarda tutiladi. «Case 

studies» atamasi pretsedentning, ya’ni kuzatish ostida bo‘lgan va tushuntirishning 

mavjud qonunlari doirasiga sig‘maydigan individuallashtirilgan ob’ektning 

mavjudligini aks ettiradi. 

Vaziyatli tadqiqot metodologiyasi neokantianlar Baden maktabining idiografik 

metodi bilan bog‘liq.  Vaziyatli tadqiqotlarning ikki tipi: tekstual va maydondagi 

tadqiqotlar farqlanadi. Ularning ikkalasida ham mahalliy determinatsiya birinchi 

darajali ahamiyatga ega. Mahalliy determinatsiya «ichki ijtimoiylik» tushunchasi 

bilan muayyanlashadi va ayni guruh yoki vaziyatga xos bo‘lgan faoliyat, muloqot 

shakllari ta’sirida shakllanadigan bilimning noaniq shartlarining tutash tizimi deb, 

alohida so‘zlar va harakatlarning ma’no-mazmunini belgilaydigan ijtimoiy-madaniy 

kontekst deb tushuniladi. Vaziyatli tadqiqotlarning ustunligi shundaki, ularda bilim 

tizimining mazmuni shartlarning pirovard to‘plami, hayotiy vaziyatlarning muayyan 

va alohida shakllari nuqtai nazaridan ochib beriladi.  

Hozirgi zamon metodologiyasi o‘z an’anaviy metodlarining universalligi 

cheklanganligini tushunadi. Masalan, gipotetik-deduktiv metod ishni tayyor 

gipotezalardan boshlab, «dalillarni eng yaxshi tushuntirish» bosqichidan sakrab 

o‘tganligini uchun tanqid qilinadi.  

«Abduksiya» fikr yuritish orqali empirik faktlardan ularni tushuntiruvchi 

gipotezaga yuksalishni nazarda tutadi. Bunday fikr yuritish turmushda va amaliyotda 

ko‘p uchraydi. Har bir inson tushuntirish yo‘llarini izlashda beixtiyor abduksiyaga 

murojaat etadi. Masalan, vrach kasallik alomatlariga qarab, uning sababini, detektiv 

esa jinoyat izlariga qarab jinoyatchini qidiradi. Xuddi shuningdek, olim ham sodir 

bo‘layotgan hodisani tushuntirishda abduksiya metodidan foydalanadi. Mazkur atama 

induksiya va deduksiya singari mashhur, keng e’tirof etilgan bo‘lmasa ham, u yangi 

hamda samarali metodologik strategiyani ishlab chiqishda muhim rol o‘ynaydi.  

Shunday qilib, metodologiya ma’lum bir, hatto, «eng muhim metod»ga ham 

bog‘liq bo‘lmaydi. «Olim hech qachon faqat bitta ta’limotga tayanib qolmasligi, hech 

qachon o‘z tafakkur metodlarini faqat bitta falsafa bilan cheklab qo‘ymasligi kerak». 



88 

 

Metodologiya alohida metodlarning oddiy yig‘indisi, ularning «mexanik birligi» ham 

emas. Metodologiya – turli darajadagi usul va tamoyillarning faoliyat sohalari, 

yo‘nalishlari, evristik imkoniyatlar, mazmunlar, tuzilmalar va hokazolarning 

murakkab, yaxlit hamda muvofiqlashtirilgan tizimi.  

Evristika. Evristika yunoncha heurisko–topaman, kashf etaman, degan so‘zdan 

kelib chiqqan. «Evristika» atamasining qo‘llanilishi qadimgi yunon olimi 

aleksandriyalik Papp (miloddan avvalgi III asr) nomi bilan bog‘lanadi. Bu nuqtai 

nazardan evristika matematika masalalarini echishni o‘rganishni istaganlarga 

mo‘ljallangan qoidalarning maxsus to‘plami sifatida namoyon bo‘ladi. «Mahorat 

sirlari» hamisha qat’iy sir tutilgan va tavsiflanmagan. Evristikani kashfiyotlar 

to‘g‘risidagi fan sifatida tavsiflash barcha zamonlarda ham juda murakkab vazifa 

hisoblangan. G. Leybnitsning «Kashfiyot san’ati» g‘oyasi amalga oshmadi. B. 

Spinoza to‘g‘ri metod oqilona tanlashni ta’minlashi, noma’lumni bilish qoidalariga 

ega bo‘lishi, foydasiz imkoniyatlarni chetlatish tartibini belgilashi lozimligini qayd 

etgan bo‘lsa-da, buni asoslovchi nazariyani yaratmadi.  

Muayyan ilmiy bilimdan haydaladigan barcha ikkilamchi, noaniq metodologik 

qoidalar evristika sohasini to‘ldiradi. Shuning uchun ham evristika ba’zan qayg‘urish, 

ilhomlanish, insayt bilan bog‘lanadi. Metodologik tafakkurning izchil tizimida 

evristikaga ko‘pincha etarli darajada anglab bo‘lmaydigan, ammo izlash va topish 

salohiyati katta bo‘lgan soha deb qaraladi. Formal mantiqiy metodlar evristik 

metodlarga qarama-qarshi qo‘yiladi. Barcha mumkin bo‘lgan hollarda evristikadan 

bilim mazmunini kengaytirish, ilgari ma’lum bo‘lmagan yangilikni yaratish kutiladi.  

Ko‘pincha «evristika» tushunchasini tafakkurga bog‘lab, «evristik tafakkur» 

tarzida qo‘llaniladi. Aytish mumkinki, bunday hollarning barchasida tafakkurning 

yaratuvchi funksiyasi to‘g‘risida so‘z yuritiladi. G‘arb falsafasida evristik tafakkurni 

tushuntirishga harakat qiluvchi nazariyalarning uch turkumi farqlanadi: «tinch oqar 

suv» yoki o‘rtacha hisobga keltirilgan mehnat nazariyasi; blitskrig yoki insayt 

nazariyasi; yaxshi qopqon yoki oqilona metodologik qoida nazariyasi. 

Evristika metodologiyaning bo‘limi sifatida hali rasman e’tirof etilgani yo‘q. 

Ammo, o‘z-o‘zidan ayonki, ilmiy bilimning har bir sohasida u eng tez, samarali va 

o‘ziga xos echim topishning strategiyasi hisoblanadi, evristik usul va qoidalar 

noan’anaviy yo‘llarni izlash, ulardan foydalanishga turtki beradi. Evristika fanlararo 

xususiyatga egaligi mazkur sohaning o‘ziga xos belgisidir. Ammo evristik xususiyat 

fan ichidagi bilimda ham mavjud. Evristik sezgi ilmiy izlanishning deyarli har bir 

qadamiga hamroh bo‘ladi. Reduksiya, metodlarini o‘zlashtirish, gumanitar va texnika 

fanlarining usullarini birlashtirish, muayyan ilmiy ishlovlarni amalga tatbiq etishni 

tanlash, hal qiluvchi eksperimentning o‘zi ma’lum darajada evristik farazlarga 

asoslanadi. Evristika ilmiy va noilmiy bilim, oqilonalik va nooqilonalik o‘rtasida 

bog‘lovchi bo‘g‘in bo‘lib xizmat qiladi. U xulq-atvor taktikasini tanlashga va 

rivojlanish jarayonida to‘g‘ri yo‘l topishga ko‘maklashadi. Ilmiy tavakkal mezoni 



89 

 

sifatida evristiklik ilmiy bilimni rivojlantirishning tarkibiy qismi sifatida hamisha 

olqishlangan, dunyoning postnoklassik manzarasida esa nazariyaning evristiklik 

xususiyati bilim berish jarayonini o‘zgartirish, uni ijodiy, muammoli, o‘yin tarzida 

o‘tkazish imkonini beradigan ilmiy bilim mezoni darajasiga ko‘tarildi.  

Evristika sirlariga yaqinlashishga bo‘lgan eng so‘nggi urinishlardan A.F. 

Osbornning «miyaga hujumi»ni qayd etish mumkin. Unda kashfiyotchilikning 

o‘rindoshlik, o‘tkazish, birlashtirish va ajratish bilan bog‘liq an’anaviy usullari bilan 

bir qatorda, xayolni rag‘batlantiruvchi usullar: tig‘iz muddatlar tizimi, muammoni 

tanqidsiz vaziyatda erkin muhokama qilish, tortishuvlik muhitini yaratish, 

shuningdek hazil taxminlar qilish qayd etiladi. Ammo, evristika yo‘nalishining vakili 

D. Poyya ilgari surgan ijodning (yoki muammolarni samarali hal qilishning) muqarrar 

tarzda amal qiladigan qoidalarini ishlab chiqish amalga oshirib bo‘lmaydigan vazifa, 

degan g‘oyasi yanada an’anaviyroq hisoblanadi.  

Darhaqiqat, evristika o‘ziga xos metodologiya, ya’ni ijodiy faoliyat 

metodlarining majmui sifatida ma’lum talablar qo‘yadi: ) U oddiy tanlash usullariga 

emas, balki muammoni hal qilish vaqtini qisqartirish imkonini beradigan usullarga 

tayanadi; 2) qo‘llaniluvchi usullar an’anaviy qabul qilingan va eskirgan usullardan 

jiddiy farq qilishi mumkin; 3) usullardan foydalanishga tadqiqot ko‘rsatkichlariga 

qo‘yiladigan tashqi cheklashlar qarshilik ko‘rsatadi; 4) izlanish modellari jiddiy 

darajada individuallashtirilgan bo‘lib, bilish sub’ektining ruhiy va motivatsion 

faoliyati bilan chambarchas bog‘liq. 

«Gnoseologiya» - sof falsafiy kategoriya. Uning nomi yunoncha gnosis – bilim, 

ilm va logos – ta’limot, fan so‘zlaridan kelib chiqqan. So‘zma-so‘z ma’nosi - «bilish 

haqidagi ta’limot (fan)», «ong haqidagi ta’limot (fan)». Falsafiy adabiyotlarda, shu 

jumladan falsafiy qomuslar va lug‘atlarda «gnoseologiya» atamasi «bilish nazariyasi» 

deb tarjima qilingan. Shu bilan bir qatorda, ayni shu mazmunni ifodalash uchun 

falsafiy adabiyotlarda «epistemologiya» so‘zi ham qo‘llaniladi. 

Shuni ta’kidlash lozimki, gnoseologiyaga tatbiqan bilish nazariyasiva 

epistemologiya nomlarining qo‘llanilishini o‘rinli deb bo‘lmaydi. Zotan, «episteme» 

so‘zi «pistis» - e’tiqod so‘zi bilan uzviy bog‘liq. Biroq, biz biladigan (gnosio) va biz 

ishonadigan (pistio), mavjudligiga e’tiroz bildirmaydigan narsalar – falsafiy va ilmiy 

bilimlarning hozirgi darajasida mazmunan har xil tushunchalardir. Shu bois G‘arbiy 

Yevropa falsafasida epistemologiyaning mazmuni ikki xil, ba’zan esa – uch xil talqin 

qilinadi. 

Umuman olganda, hozirgi zamon falsafasida gnoseologiya bilish jarayonining 

umumiy, aniqroq aytganda – falsafiy mohiyati hamda umumiy muammolariga 

e’tiborni qaratadi. Epistemologiya esa, bizning muayyan narsalar haqidagi 

bilimlarimiz va (yoki) e’tiqodlarimizning ishonchlilik darajasini o‘rganadi. 

Demak, epistemologiya gnoseologiyaning tarkibiy qismi yoki uning amaliy 

ifodasidir. Tom ma’nodagi epistemologiya hozirgi kunda ilmiy, haqiqiy bilimning 



90 

 

mazmunini, shuningdek diniy e’tiqodlarning gnoseologik mohiyatini o‘rganish bilan 

shug‘ullanadi. Bunda esa bilish (ong)ning mohiyati to‘g‘risida bahs yurituvchi 

falsafiy ta’limot ma’nosidagi «gnoseologiya» atamasidan foydalaniladi. Shu bilan biz 

avval gnoseologiya muammolari doirasini aniqlab olishga harakat qilamiz. 

Gnoseologiya yoki bilish nazariyasi falsafiy bilimlar (falsafa fani) bo‘limi 

bo‘lib, unda 1) insonning dunyoni bilish imkoniyati;  2) insonning o‘zlikni anglash 

jarayoni; 3) bilishning bilmaslikdan bilim sari yuksalishi, 4) bilimlar tabiati va 

ularning mazkur bilimlarda aks etuvchi narsalar bilan o‘zaro nisbati o‘rganiladi. 

Shunday qilib, umuman olganda, gnoseologiya ong, bilish, bilimni o‘rganish 

bilan shug‘ullanadi. 

Shaxsiy va ijtimoiy tajribada biz ongning mavjudligini aniq sezamiz, ongning 

o‘z-o‘ziga, boshqa odamlarga va umuman jamiyatga ta’siri natijalarini fiziologik 

darajada his qilamiz va ko‘ramiz. Biroq bu jarayonda ongning o‘zi ko‘rinmaydi. 

Moddiy dunyo hodisalaridan farqli o‘laroq, ongni kuzatish mumkin emas. U go‘yo 

vaqt va makon chegaralaridan tashqarida turadi. Gnoseologiyaning vazifasi bu 

ko‘rinmas ongni idrok etish, uning moddiy narsa va hodisalar dunyosi bilan o‘zaro 

aloqalarini aniqlash, uni o‘z muhokama va tadqiqot predmetiga aylantirishdan iborat. 

Bilimning asosiy turlari. Bilim nima? Bilim tushunchasiga aniq ta’rif berish 

qiyin, balki hatto mumkin ham emas. Gap shundaki, birinchidan, bu tushuncha eng 

umumiy tushunchalardan biri hisoblanadi, umumiy tushunchalarga esa doim aniq 

ta’rif berish qiyin. Ikkinchidan, bilimning juda ko‘p turlari mavjud va ularning 

hammasini yonma-yon qo‘yib bo‘lmaydi. SHuni e’tiborga olib, bilim nima ekanligini 

aniqlashga harakat qilib ko‘ramiz. Odatda, biz nimanidir bilishimiz haqida 

gapirganimizda, o‘zimiz bu «nimadir» haqida ancha to‘g‘ri tasavvurga egamiz, deb 

hisoblaymiz. SHuningdek, bizning tasavvurimiz xom xayol yoki faqat o‘z shaxsiy 

fikrimiz emasligiga ham ishonchimiz komil bo‘ladi. Nihoyat, biz bu ishonchni 

mustahkamlovchi qandaydir dalillar keltirishimiz mumkin. SHunday qilib, o‘z 

shaxsiy hayotimizda biz amaldagi holatga mos keladigan va ma’lum asoslarga ega 

bo‘lgan ishonch, e’tiqodni bilim deb hisoblaymiz. 

Teran ma’no bilan sug‘orilgan bu bilim talqinining umumiy ruhi gnoseologiyada 

ham saqlanib qolgan. Ayni zamonda, gnoseologiya bu talqin zamirida mujassam ba’zi 

bir holatlarni aniqlaydi va ularga oydinlik kiritadi. «S sub’ekt qandaydir P predmetni 

biladi» degan standart gnoseolgik talqin quyidagi uch shartni o‘z ichiga oladi: 

o     haqiqiylik (muvofiqlik) sharti – «agar P haqiqiy bo‘lsa, u holda S P ni biladi». 

Biz Chimyon Toshkentdan shimolroqda joylashganligini bilaman, basharti Chimyon 

chindan ham Toshkentdan shimolroqda joylashgan bo‘lsa. Agar biz Amudaryo 

Tinch okeaniga quyiladi, deb aytsak, bizning bu fikrimiz bilim emas, balki yanglish 

fikr, xato bo‘ladi. 

o     ishonchlilik (e’tiqod, maqbullik) sharti – «agar S P ni bilsa, u holda S P ga 

ishonadi (uning mavjudligiga e’tiqodi komil bo‘ladi). Masalan, agar biz 



91 

 

O‘zbekistonda dengiz bor desak, biz uning amalda mavjudligiga ishonamiz. Odatda 

bilim shunday ishonch yoki shunday e’tiqod hisoblanadi va ularni ajratish mumkin 

emas. Shunday bir vaziyatni tasavvur qiling: siz oyna oldiga kelib, tashqarida 

yomg‘ir yog‘ayotganini ko‘rasiz. Siz: «Yomg‘ir yog‘yapti, lekin men bunga 

ishonmayman», deysiz. Bu iboraning noto‘g‘riligi bilimimiz bizning e’tiqodimiz 

ekanligini ko‘rsatadi. 

o     asoslilik sharti «S P ni biladi, basharti u o‘zining P ga bo‘lgan ishonchini asoslab 

bera olsa». Bu shart bilimni to‘g‘ri chiqadigan taxminlar yoki tasodifan mos kelish 

hollaridan farqlash imkonini beradi. Aytaylik, siz besh yashar bolakaydan: «Quyosh 

sistemasida nechta sayyora bor?», deb so‘radingiz va «To‘qqizta», degan javobni 

eshitdingiz. Siz bola sayyoralar sonini tasodifan to‘g‘ri aytdi deb hisoblaysiz. Agar 

u o‘z javobini hech bo‘lmasa buni onasidan eshitganini aytib, asoslab bera olmasa, 

siz bolakayda bu dalil haqida haqiqiy bilim mavjud emas, degan to‘xtamga kelasiz. 

Shunday qilib, bu «uch qismli» talqinga muvofiq, quyidagi muxtasar ta’rifni 

berish mumkin: bilim – bu haqiqatga mos keladigan va asoslangan ishonchdir. 

Bu ta’rif ancha sodda bo‘lib, uni bilimning barcha turlariga nisbatan tatbiq etish 

mumkin. Bu so‘zlar zamirida muayyan muammo yotadi. Masalan, biz Nyuton 

mexanikasi haqiqatga etarli darajada muvofiq emas va uning o‘rnini Eynshteynning 

aniqroq nazariyasi egalladi, deb hisoblaymiz. Biroq buning natijasida Nyuton 

nazariyasi o‘zining bilim xususiyatini yo‘qotgani yo‘q-ku? Eynshteynga qadar, uning 

haqiqiyligiga ko‘pchilikning ishonchi komil bo‘lgan davrda u bilim edimi? Shunga 

o‘xshash so‘zlarni hozirda fan tarixidan o‘rin olgan minglab nazariyalar sha’niga 

aytish mumkin. Bilimni qanday qilib asoslash mumkin va etarli asoslar mavjudmi? 

Bu savol ham ancha mavhum. Gipoteza, faraz odatda bilim shakli sifatida qaraladi, 

biroq olimlar o‘zlari ilgari surayotgan gipoteza yoki farazlarning to‘g‘riligiga ba’zan 

ishonchi komil bo‘lmaydi. 

Balki bilimni standart tushunish haddan tashqari taxminiy va nisbiydir? Qisman 

shunday, biroq bilim-bir ta’rif chegaralariga sig‘dirish juda qiyin bo‘lgan rang-barang 

hodisa ekanligi muhimroq. Agar «bilmoq» so‘zi tilimizda qanday qo‘llanilishiga 

nazar tashlasak, bilim turlari juda rang-barang ekanligini ko‘rishimiz mumkin. 

Quyidagi gaplarni ko‘rib chiqamiz. Men bu mashinani qanday qilib tuzatish 

mumkinligini bilaman. Men gitara chalishni bilaman. Men Po‘latni o‘n yildan beri 

bilaman. Men Toshkentni yaxshi bilaman. Men uchburchak burchaklarining 

yig‘indisi ikki to‘g‘ri burchakka teng ekanligini bilaman. Men kit sut emizuvchilar 

oilasiga mansub ekanligini bilaman. 

Bu bir qarashda o‘xshash gaplarda «bilaman» so‘zi har xil ma’nolarda keladi. 

Dastlabki ikki gapda bilish nimanidir bajara olishni anglatadi. Gnoseologiyada u 

«bilim-ko‘nikma» deb ataladi. Keyingi ikki misolda bilish – bu «bilim-tanishuvlik» 

demakdir. U inson yoki qandaydir ob’ektni tanish qobiliyatini anglatadi. So‘nggi 

gaplarda bilim «nimanidir bilish»ni ifodalaydi, chunonchi: u narsalarda qandaydir 



92 

 

xossalar, nisbatlar, qonuniyatlar va shu kabilarning mavjudligini tavsiflaydi. Bilim bu 

erda ma’lum axborot ko‘rinishida keladi deb aytish mumkin. 

Ko‘rib turganimizdek, «bilim-ko‘nikma» va «bilim-tanishuvlik» bilimning 

standart talqiniga uncha mos kelmaydi. Umuman olganda, ularga nisbatan haqiqiylik 

va asoslanganlik tushunchalarini tatbiq etish mumkin emas. Po‘latni yaxshi yoki 

orqavarotdan bilish mumkin, biroq biz uni «to‘g‘ri» yoki «ishonchli» bilishimiz 

mumkinmi? Biroq, bu erda shuni ta’kidlash lozimki, yuqorida zikr etilgan bilim 

turlari o‘rtasidagi chegaralar aniq emas. Masalan, sizning Toshkent haqidagi 

bilimingiz siz shaharning kattaligi, aholisining soni, u O‘zbekiston poytaxti ekanligi 

va hokazolar haqida ma’lum axborotga ega ekanligingizni nazarda tutadi. Biroq bu 

bilim – avvalo shahar bilan tanishlik, unda yaxshi mo‘ljal ola bilish demak. 

Gnoseologiyada asosiy e’tibor muayyan narsalar haqidagi bilimni tahlil qilishga 

qaratiladi. Zero, faqat shunday bilimni asosli va asossiz, ishonchli va ishonchsiz, 

haqiqiy yoki soxta bilim sifatida aniq baholash mumkin. Bilimni asoslash usullari, 

uning ishonchliligi, haqiqiyligini aniqlash mezonlarini izlash qadimdan bilimni 

falsafiy tahlil qilishning asosiy omili bo‘lib keladi. 

Biroq hatto bilimning shu turini falsafiy tushunishda ham muammolar bisyor. 

O‘ttiz yilcha muqaddam epistemologlar shunday misollarni o‘ylab topdilarki, ularda 

ishonch, e’tiqod bilimning yuqorida zikr etilgan uchala xususiyatiga ega, biroq, 

shunga qaramay, ular bilim hisoblanmaydi. Mana, shunga o‘xshash oddiy 

misollardan biri. 

Masalan, o‘qituvchi falsafadan yozilgan referatlarni tekshirayotib, 

Tinglovchilardan biri – Valiev o‘z ishini kompyuterda terganini ko‘rdi. O‘qituvchi 

darsda bu guruhda o‘qiydigan Tinglovchilarning qaysi birida uyida kompyuter 

borligini so‘rashga qaror qiladi. Valiev o‘zida chindan ham yaxshi kompyuter 

borligini va bu kompyuterda u ishlashni o‘rganganligini aytdi. Qolgan talablarning 

birortasi ham o‘zida bunday buyum borligini aytmadi. SHunga asoslanib o‘qituvchi 

guruhda bir talabada kompyuter bor ekan, degan xulosaga keldi. O‘qituvchining 

bunga ishonchi komil va u o‘zining bu e’tiqodiga etarli darajada asoslangan va 

ishonchli bilim sifatida yondashadi. Biroq, endi faraz qilaylikki, Valievda kompyuter 

aslida yo‘q va u yolg‘on gapirib, o‘zi yoqtiradigan bir talaba qizning e’tiborini o‘ziga 

qaratmoqchi bo‘lgan. Ammo boshqa talaba – Alievning uyida kompyuter bor, biroq 

u ma’lum sabablarga ko‘ra buni oshkor etmaslikni lozim topgan. Natijada o‘qituvchi 

o‘zi dars beradigan guruhda kamida bir talabada kompyuter bor deb hisoblar ekan, u 

asoslangan va o‘z nuqtai nazaridan haqiqatga mos keladigan ishonch, e’tiqodga ega 

bo‘ladi. Biroq bu e’tiqodni bilim deb hisoblash mumkin emas, chunki uning 

haqiqiyligi zamirida faqat tasodifiy haqiqatga muvofiqlik yotadi. 

Albatta, bunday misollarni bor-yo‘g‘i tafakkur o‘yini deb hisoblash mumkin. 

Biroq, haqqoniy tasavvurlar soxta fikrlardan kelib chiqqan yoki ularga asoslangan 

hollar hatto fanda ham uchraydi. 



93 

 

Ammo bunday qarshi misollarga yo‘l qo‘ymaslik uchun bilimga yanada 

qattiqroq talablar qo‘yish, masalan, bilim roliga da’vogar e’tiqodlar faqat ishonchli 

va xatosiz deb qarash mumkin bo‘lgan fikrlar va ma’lumotlarga tayanishini talab 

qilish mumkin. 

Bilim zamirida aniq, ishonchli va xatosiz asoslar yotishi lozim, degan tasavvur 

bilish nazariyasidagi eng nufuzli yondashuv hisoblanadi. Unga antik faylasuflarning 

asarlaridayoq duch kelish mumkin, eng aniq ko‘rinishda va dasturilamal sifatida u 

yangi davrda mashhur faylasuflar F.Bekon, R.Dekart va J.Lokk tomonidan ta’riflab 

berilgan. Bu yondashuvni klassik fundamentalizm deb nomlash, uning barcha 

muqobillarini esa, hozircha undan ma’lum darajada chetga chiqish sifatida tavsiflash 

mumkin. 

Ilmiy bilim. Bilishning eng oliy shakli fandir. Ayrim fanlarning vakillari fanni 

ta’riflar ekanlar, uni muayyan tadqiqotlar sohasi bilan bog‘laydilar. Ilmiy bilim 

boshqa bilim turlaridan o‘zining aniqligi bilan ajralib turadi. 

Ilmiy bilim, ma’naviy ishlab chiqarishning barcha shakllari kabi, pirovardida 

inson faoliyatini tartibga solish uchun zarur. Bilishning har xil turlari bu vazifani 

turlicha bajaradi va mazkur farqning tahlili ilmiy bilimning o‘ziga xos xususiyatlarini 

aniqlashning birinchi va muhim sharti hisoblanadi. 

Fan amaliy faoliyat predmetlarining (boshlang‘ich holatdagi ob’ektning) tegishli 

mahsulotlarga (pirovard holatdagi ob’ektga) aylanish jarayonini oldindan ko‘ra 

bilishni o‘z oldiga pirovard maqsad qilib qo‘yadi. Bu o‘zgarish har doim 

ob’ektlarning o‘zgarish va rivojlanish qonunlari bilan belgilanadi, faoliyat shu 

qonunlarga muvofiq bo‘lgan taqdirdagina muvaffaqiyatli bo‘lishi mumkin. Shu 

sababli fanning asosiy vazifasi ob’ektlarning o‘zgarish va rivojlanish qonunlarini 

aniqlashdan iborat. 

Tabiatning o‘zgarish jarayonlariga tatbiqan bu vazifani tabiiy fanlar va texnika 

fanlari bajaradi. Ijtimoiy ob’ektlarning o‘zgarish jarayonlarini ijtimoiy fanlar 

o‘rganadi. Hamonki faoliyat jarayonida har xil ob’ektlar – tabiat predmetlari, inson 

(va uning ongi holatlari), jamiyatning kichik tizimlari, madaniyat hodisalari sifatida 

amal qiluvchi belgilar ko‘rinishidagi ob’ektlar va hokazolar o‘zgarishi mumkin ekan, 

ularning hammasi ilmiy tadqiqot predmetlari bo‘lishi mumkin. 

Fanning faoliyatga jalb qilinishi mumkin bo‘lgan ob’ektlarni o‘rganish va ularni 

faoliyat va rivojlanishning ob’ektiv qonunlariga bo‘ysunuvchi ob’ektlar sifatida 

tadqiq qilishga qarab mo‘ljal olishi ilmiy bilimning birinchi eng muhim xususiyati 

hisoblanadi. 

Ilmiy bilim o‘zining ayni shu xususiyati bilan inson bilish faliyatining boshqa 

shakllaridan ajralib turadi. Masalan, borliqni badiiy o‘zlashtirish jarayonida inson 

faoliyatiga jalb qilingan ob’ektlar sub’ektiv omillardan ajratilmaydi, balki ularga 

o‘ziga xos tarzda bog‘lanadi. Ob’ektiv dunyo predmetlarining san’atdagi har qanday 

in’ikosi ayni zamonda insonning predmetga munosabatini aks ettiradi. Badiiy obraz 



94 

 

– bu ob’ektning shunday bir in’ikosiki, unda inson shaxsi, uning qadriyatlarga 

munosabati aks etadi, bu xossalar aks ettirilayotgan borliq tavsifidan o‘rin oladi. Bu 

mushtaraklikni istisno etish – badiiy obrazni buzish demakdir. Fanda esa, bilim 

yaratayotgan shaxs hayot faoliyatining o‘ziga xos xususiyatlari, uning mushohadalari 

yaratilayotgan bilim tarkibiga bevosita kirmaydi (Nyuton qonunlari Nyutonga nima 

yoqqani va yoqmaganligi haqida xulosa chiqarish imkonini bermaydi, vaholanki, 

masalan, Rembrandt mo‘yqalamiga mansub portretlarda Rembrandt esse, uning 

dunyoqarashi va o‘zi tasvirlayotgan ijtimoiy hodisalarga shaxsiy munosabati o‘z 

ifodasini topadi; buyuk musavvir tomonidan yaratilgan portret doim uning 

avtoportreti sifatida ham amal qiladi). 

Ilmiy bilim borliqni moddiy va ob’ektiv o‘rganishga qarab mo‘ljal oladi. Biroq 

bu olimning shaxsiy xususiyatlari, uning qadriyatlarini belgilashda, ilmiy ijodida rol 

o‘ynamaydi va uning natijalariga ta’sir ko‘rsatmaydi, degan ma’noni anglatmaydi. 

Ilmiy bilim nafaqato‘rganilayotgan ob’ektning o‘ziga xos xususiyatlari, balki 

ijtimoiy-madaniy xususiyatga ega bo‘lgan ko‘p sonli omillar bilan ham belgilanadi. 

Ilmiy bilimning tarixiy rivojlanishi madaniyatning o‘zgarishi ilmiy bilimni 

bayon etish andozalari, fanda borliqqa yondashish usullari va tafakkur uslublarning 

o‘zgarishga bog‘liq. Bu andozalar, usullar va uslublar madaniyat kontekstida, uning 

har xil hodisalari ta’sirida shakllanadi. Bu ta’sirni ilmiy bilimning rivojlanish 

jarayoniga har xil ijtimoiy-madaniy omillarning qo‘shilishi sifatida tavsiflash 

mumkin. Biroq har qanday bilish jarayonida ob’ektiv va sub’ektiv narsalar va 

hodisalarning aloqalarini qayd etish hamda fanni inson ma’naviy faoliyatining boshqa 

shakllariga bog‘lab o‘rganish zarurligi fan bilan bu shakllar (kundalik bilish, badiiy 

tafakkur va sh.k.) o‘rtasidagi farq masalasini kun tartibidan chiqarmaydi. Ilmiy 

bilimning ob’ektivligi va moddiyligi bunday farqning birinchi va eng muhim 

xususiyati hisoblanadi. 

Fan inson faoliyatida faqat uning moddiy tuzilishini farqlaydi va hamma narsani 

shu tuzilish nuqtai nazaridan ko‘rib chiqadi. Qadimgi afsonada podsho Midas nimaga 

qo‘l tekkizmasin, hammasi oltinga aylanganidek, fan ham nimaga murojaat etmasin, 

hamma narsa uning uchun ob’ektiv qonunlarga ko‘ra yashaydigan, faoliyat 

ko‘rsatadigan va rivojlanadigan predmetdir. 

Fan nafaqat hozirgi amaliyot jarayonida o‘zgartiriladigan, balki kelajakda 

amalda ommaviy o‘zlashtirish predmetiga aylanishi mumkin bo‘lgan ob’ektlarni 

o‘rganishga qarab mo‘ljal olishi ilmiy bilimning ikkinchi o‘ziga xos xususiyati 

hisoblanadi. Bu xususiyat ilmiy va odatdagi, stixiyali-empirik bilimni farqlash va 

fanning tabiatini tavsiflovchi ayrim tushunchalarni ta’riflash imkonini beradi. 

 

 

 

 



95 

 

3.3.Ilmiy bilish metodlari va ularning zamonaviy tasnifi. 

 

Hozirgi zamon fanlarining metodlari ilmning o‘zi kabi turli-tumandir. Shunga 

muvofiq metodlar turlicha klassifikatsiya qilinadi. Ilmiy nazariyalarni yaratish va 

ularni tekshirish metodi, ilmiy xulosalarni bayon etish metodi; falsafiy, umumnazariy 

va maxsus ilmiy metodlar; bulardan tashqari voqe’likni sifat va miqdor bo‘yicha 

o‘rganish metodlari farqlanadi. Fanlar o‘rtasidagi o‘zaro aloqaning chuqurlashishi, 

muayyan fanlarning natijalari, modellari va metodlarni boshqa fanlarda 

qo‘llanilishiga olib kelmoqda. Fan metodining asosiy mazmunini yoki avval 

amaliyotda sinalgan ilmiy nazariyalar tashkil etadi: har qanday nazariya boshqa 

nazariyani yaratuvchi yoxud amaliyot mazmunini yoki izchilligini belgilovchi metod 

vazifasini bajaradi. Ilmiy bilishda falsafiy metodlarning roli katta. Falsafaning 

aksariyat metodlari fan taraqqiyoti va differensiatsiyasida umumilmiy metod 

vazifasini bajargan. Xususan, falsafaning universal metodi bo‘lgan tarixiylik va 

mantiqiylik tamoyilining birligi metodi biologiya, ximiya, antropologiya, tarix va 

boshqa fanlarda evolyusion ta’limotning asosi bo‘lib xizmat qilgan. Ijtimoiy bilishda 

tarixni mushohada qilish va tizimlashtirish, qiyoslash va modellashtirish barcha 

ijtimoiy fanlar uchun metod vazifasini bajaradi. SHuningdek alohida fan doirasida 

tadqiqot jarayonida qo‘llaniladigan o‘ziga xos metodlar mavjud bo‘lib, ular xususiy 

metodlar deb ataladi. Misol uchun, fizika, ximiya, astronomiya yoki mantiq fani 

doirasida muayyan holatni o‘rganish jarayonida ishlatiladigan tamoyil, tadqiqot 

usullari boshqa fan doirasida qo‘llanilishining iloji bo‘lmaydi.  

Fanlararo tadqiqot metodlari esa bir nechta fan doirasida ditsiplinalararo 

tadqiqotlarga tatbiq etilishi mumkin bo‘lgan metodlardir. Misol uchun ijtimoiy 

sotsiologiya, ijtimoiy falsafa, sotsial psixologiya predmetlari orasida o‘rganilayotgan 

muammolar echishga yordam beradi. Bunga ma’lumotlarni sintetik va integrativ 

usulda ishlash, tizimli yondoshuv asosida xulosa chiqarish metodi ham  misol bo‘la 

oladi. 

Ijtimoiy-gumanitar fanlar metodlarining o‘ziga xos xususiyati. Hozirgi zamon 

metodologiyasi. Ijtimoiy gumanitar fanlar sohalar nuqtai nazaridan bir nechta 

yo‘nalishga bo‘linsada, mazmunan va mantiqan falsafaning klassik davridan 

shakllanib kelgan metodlarni o‘z sohalarida qo‘llaydilar. Bu holat ijtimoiy-gumanitar 

fanlar falsafadan differensiallashgani tufayli o‘z tarixiy ildizlarida tarixiylik va 

mantiqiylikning birligi, induksiya va deduksiya, analiz va sintez, qiyoslash va 

modellashtirish tamoyillari va metodlariga binoan nazariy korpusining mavjudligi 

bilan xarakterlanadi. Shuningdek zamonaviy metodologiyada postmodernistik 

falsafaning germenevtik, sinergetik va integratsion metodlaridan unumli foydalanish, 

ularni umumiy metodologik yo‘nalish sifatida qabul qilish  ijtimoiy -gumanitar 

fanlarga xosdir.  



96 

 

Xususan germenevtika falsafa, tarix, psixologiya, sotsiologiya fanlarida keng 

qo‘llaniladi. Germenevtika hozirgi zamonda etakchi falsafiy oqimlardan biri, tarixiy-

falsafiy fan doirasida matnlarni nazariy asoslovchi va metodologik jihatdan 

tushuntiruvchi sohadir. Nemis faylasufi, psixologi, madaniyat tarixchisi Vilgelm 

Diltey (1833-1911) ijodida germenevtika fan sifatida takomillashdi va konseptual 

yo‘nalishiga ega bo‘ldi. Uning «Germenevtikaning vujudga kelishi», «Dunyoga 

bo‘lgan qarash, insonni Uyg‘onish va Reformatsiya davridan boshlab tadqiq etish» 

asarlarida inson ruhiyatini o‘rganish bilan bog‘liq yangi tafakkur tarzi shakllanishi 

masalalari tahlil etiladi. Aynan shu metod tufayli psixologiya fani falsafadan ajralib 

chiqdi. Diltey nazarida falsafa va tarixiy fanlarni bog‘lovchi vosita «talqin 

to‘g‘risidagi ta’limot», yoki germenevtika bo‘lib, u o‘tgan qaytarilmas va qorong‘u 

madaniy dunyolarni qaytadan yaratishga vositadir»1. Dilteyning germenevtikaga 

bergan ushbu ta’rifida tarixiy jarayon insonni emas, balki inson tarixiy jarayonning 

nimadan iborat bo‘lganini ochib beradi, degan muhim fikr bor2. U ushbu fikrni metod 

sifatida «Dunyoga bo‘lgan qarash, insonni Uyg‘onish va Reformatsiya davridan 

boshlab tadqiq etish» asarida qo‘lladi. Mazkur asarda inson ruhiyati, mental 

borlig‘ining din, madaniyat, mafkura va qadriyatlar mushtarak ta’siri doirasida 

shakllanishi va bu dinamik jarayonning konuniyatlari yoritib berilgan.  

Ijtimoiy-gumanitar fanlarda sinergetik metod ham muhim o‘rin tutadi. O‘z-

o‘zini boshqarish, nochiziqli hodisalarni o‘rganish, o‘z-o‘zidan tashkil bo‘lish 

nazariyasi, tafakkur uslubi, metodi sifatida sinergetika shakllanish va tashkil bo‘lish 

jarayonini, inqilobiy o‘zgarishlarning ong-tafakkurga ta’sir etish holatlarini, ijtimoiy 

jarayonlar shakllanishidagi ichki va tashqi xususiyatlar mushtarakligini yaxlit ilmiy 

konsepsiya sifatida ochib berishga vosita bo‘ladi. Sinergetikada nochiziqli tafakkur 

tarzining e’tirof etilishi ijtimoiy ong shakllaridagi o‘zgarishlar va qonuniyatlarning 

imkoniyatlarini keng tadqiq etishga yo‘l ochadi. 

Integratsion metod hozirgi zamon ijtimoiy gumanitar fanlarida keng 

qo‘llanilayotgan metod hisoblanib, ushbu metod fanlar aro tadqiq etiladigan 

mavzularni o‘rganishda muhim ahamiyat kasb etadi. Mazkur metodning shakllanish 

davri o‘tgan asrning 80-yillaridagi G‘arb sotsial antropologiyasiga to‘g‘ri keladi. 

Zamonaviy ilmiy-texnik taraqqiyot davrida fanlarning va ilmiy bilimlarning 

integratsiyalashuvi bir fanning ikkinchisiga, yoki bir nazariyaning ikkinchisiga 

qo‘shilib ketishini emas, balki ularning sintezini va organik birligini ifodalaydi. 

Tushunchalar aloqasining yangi tizimida integratsiyalashgan fanlar 

transformatsiyalashadi»1. Dastlab bu kabi metod o‘tgan asrning o‘rtalarida aniq 

fanlar doirasiga kirib kelgan va bu sohada katta kashfiyotlarga sabab bo‘lgan edi. 

O‘tgan asrning oxirgi o‘n yilligida G‘arb ijtimoiy fanlarida bu metodning 

ommaviylashib ketishi etakchi yo‘nalish hisoblangan sotsial antropologiyaning o‘z 

tarkibida takomillashib ketishiga hattoki uning doirasida aniq fanlar tajribalari ham 

qo‘llanishiga olib keldi. Ijtimoiy antropologiya fani uchta asosiy yo‘nalish: 



97 

 

antropologiya, lingvistik antropologiya, etnologiya yoki sotsial-madaniy 

antropologiyaga bo‘linsa, uning tarkibidagi mental sog‘liq va madaniy taraqqiyot 

darajasini o‘rganuvchi fan etnologiya o‘z ichidan turli yo‘nalishlarga 

differensiallashdi: «Jumladan, G‘arbiy Evropa etnologiyasida iqtisodiy (xo‘jalik) 

etnologiya, ijtimoiy etnologiya, huquqiy etnologiya, siyosiy etnologiya, diniy 

etnologiya yo‘nalishlari shakllandi va istiqbolli rivojlanib bormoqda». 

Ijtimoiy falsafa, sotsialantropologiya, tarix fanida bugungi kunda keng 

qo‘llanilayotgan metod «oral history»-«og‘zaki tarix» metodidir. Bu xalq og‘zidan 

eshitilgan, sistemalashtirilgan, lekin tarixiy xujjatlarda o‘z ifodasini ba’zi siyosiy 

vaziyatlar sabab topa olmagan materiallardan foydalanish uslubi. Xususan, XIX asr 

oxiri, XX asr boshlarida O‘zbekistonda sodir bo‘lgan ijtimoiy-iqtisodiy, siyosiy 

jarayonlarda, “ocharchilik”, “qatog‘on”, “paxta ishi” kabi siyosiy o‘yinlarda tarixiy 

haqiqatning ob’ektiv  dinamikasini aniqlashda mazkur metod - «og‘zaki tarix»ga 

murojaat qilingan.  Mazkur metod haqidagi g‘oya birinchi bo‘lib Italiyada 1979 yili 

«Og‘zaki tarix uslubining spetsifik xususiyatlari» maqolasida paydo bo‘ldi.  Ushbu 

metodning G‘arbiy Evropa zamonaviy ijtimoiy-gumanitar fanlariga kirib kelishi XX 

asrning 90-yillariga to‘g‘ri keladi. «Og‘zaki tarix» metodi asosida bo‘lib o‘tgan voqea 

hodisalarni o‘z ko‘zi bilan ko‘rib, boshidan o‘tkazgan respondentlar bilan suhbatlar 

olib borish, bu kabi suhbatdoshlarning bir nechtasining hikoyalaridagi faktlarni 

tarixiy manbalar bilan solishtirish, tarixdagi oq dog‘lar yoki buzib ko‘rsatilgan voqea-

hodisalarni informatorlarning ma’lumotlaridan aniqlashtirishdan iborat.  

Og‘zaki tarix uslubi etnografiya, tarix, sotsiologiya, mantiq, psixologiya kabi 

fan yo‘nalishlarining ilg‘or metodlarini o‘z tizimida birlashtirib, o‘zbek xalqi tarixida 

qaytadan jiddiy o‘rganilishi lozim bo‘lgan masalalarga gumanitar fanlarning 

integratsion yondashuvini taqozo qilib qo‘ydi.  

Falsafa tarixida rivojlanish haqidagi qarashlar evolyusiyasi. Shakllanish,  

o‘zgarish va rivojlanish  tushunchalari. 

Asrlar mobaynida insoniyat ongida o‘zgarish, rivojlanish, taraqqiyot yoki 

turg‘unlik kabi jarayonlar tushuncha sifatida  shakllanib kelgandir. Dastlab  bu g‘oya  

bir  hodisaning vujudga kelishi va boshqasiga aylanishi, shakllanishi haqidagi 

tasavvur ko‘rinishida uyg‘ongan. Insonlar ongida tarixiy jarayonda hosil bo‘lgan 

madaniy taraqqiyot, sivilizatsion o‘zgarishlar, jamiyat rivojlanish xususiyatlari, urush 

va tinchlik omillarining insonlar turmush tarziga ta’siridan olingan tasavvur va 

tajribalar bu tushunchalar haqidagi bilimlarni boyitdi. Masalan, qadimgi yunonlar 

dunyoda hamma narsa takrorlanadi va aylanib-aylanib ma’lum muddat o‘tgach 

«o‘zining dastlabki doirasiga» qaytib keladi, deb hisoblashgan. Dunyo mangu va 

yaratilmagan, u muayyan siklda takrorlanuvchan xilqatdir. Geraklit: «Dunyo 

yagonadir va u na biror odam, na biror xudo tomonidan yaratilmagan, u bo‘lgan, bor, 

bo‘ladi va u mangu alangalanib va so‘nib turuvchi olovdan iboratdir»- deb xitob 



98 

 

qilgan edi. Antik falsafaning aksariyat vakillari borliqning doimiy ravishda harakat, 

o‘zgarish va rivojlanishda bo‘lish g‘oyasini talqin qiluvchi ta’limotlar yaratdilar.  

Sharq falsafasida ham zardushtiylikning abadiylik va cheksizlikni targ‘ib 

qiluvchi dualistik ta’limoti borliqning atributi bo‘lmish abadiy va to‘xtovsiz harakat 

g‘oyasini targ‘ib qiladi. Hindiston va Yaqin Sharq, Markaziy Osiyoning qadimgi 

an’analarini davom ettirgan Ilk o‘rta asr Sharq falsafasi Islom teologiyasiga 

borliqning makon, zamon va harakatda abadiyligi va cheksizligi g‘oyasini olib kirdi. 

Bu fikrlar rivojlanishini o‘tmishdan kelajakka qarab yo‘nalgan jarayon sifatida 

tushunishga turtki bergan muhim g‘oyalardir.  

Rivojlanish jarayonining zamirida harakat va o‘zgarish yotadi. O‘arakat - bu 

ham bir o‘zgarishdir. Agar harakatni umuman o‘zgarish, ya’ni har qanday o‘zgarish 

ma’nosida tushunsak, rivojlanish alohida shakldagi o‘zgarishdir. Rivojlanish 

jarayonida ob’ektni tashkil etuvchi barcha elementlar o‘zgarishga uchraydi. Lekin, bu 

elementlar bir-biriga asoslangan  va bir-biriga aloqador holda, kompleks va yahlit 

holda o‘zgaradi.  

Rivojlanayotgan sistema kompleks va yaxlit o‘zgarishi natijasida bir miqdoriy 

va sifatiy holatdan boshqa o‘zgargan miqdoriy va sifatiy holatga o‘tadi. Shu tariqa 

o‘zgarish sistemaning yaxlit o‘zgarib ketishiga (boshqa sistemaga aylanishiga) 

sababchi bo‘ladi, ya’ni rivojlanish - bu holatlarning aylanib turishidir. Agar biz bu 

jarayonni vaqtning o‘tishi nuqtai nazaridan izohlasak, quyidagi fikrga kelamiz: 

hozirgi zamon o‘tgan zamonning aylangan holati va kelgusi zamonning aylanadigan 

holati, kelajak esa hali aylanishga ulgurmagan hozirgi zamondir. Bundan, siklik 

aylangan holat rivojlanishning natijasidir, degan xulosa kelib chiqadi. Sistemaning 

aylanishi o‘zining yo‘nalishiga egadir. Sistema paydo bo‘lishda, yangilanishda, 

gullab-yashnashda, ravnaq topishda, qarish-chirishda va halokat holatida bo‘lishi 

mumkin. Bularning hammasi aylanish oqibatida sodir bo‘ladi. Aylanishlar sistema 

tashkiliy holatini murakkablashtirishi, yoki aksincha soddalashtirishi mumkin. 

SHunga qarab sistema ravnaq sari, yoki inqiroz sari yo‘naladi. Bu esa, rivojlanish - 

yo‘nalishga ega bo‘lgan o‘zgarishdir, degan xulosani beradi. 

Dunyoda absolyut izolyasiyalangan, alohida ajratilgan, absolyut yopiq 

sistemaning o‘zi bo‘lishi mumkin emasligidan rivojlanayotgan sistema, u bilan 

yonma-yon yashayotgan boshqa qo‘shni sistemalar bilan o‘zaro aloqadorlikka 

kirishadi, buning oqibatida u ichki va tashqi o‘zgarishlarga uchraydi. Bu o‘zgarishlar 

mazkur sistemaning erkinlik darajasining (ichki va tashqi aloqalarning) kuchayishiga 

(progressiv rivojlanishda) yoki susayishiga (regressiv rivojlanishda) olib boradi. 

Bunday ichki va tashqi aloqadorliklar oqibatida rivojlanayotgan sistema har 

tomonlama o‘zgarishga uchraydi. Bunday xilma-xil o‘zgarishlar esa orqaga 

qaytmaslik xususiyatiga egadir. Bundan, rivojlanish - orqaga qaytmas jarayonlar, 

degan xulosa kelib chiqadi. Rivojlanish jarayonida sistemadagi o‘zgarishlarning 

bunday xususiyatlardan kelib chiqib rivojlanishga quyidagicha ta’rif berish mumkin: 



99 

 

Rivojlanish sistemaning shunday yaxlit, kompleks, yo‘nalishga ega bo‘lgan, orqaga 

qaytmaydigan fazo-vaqt strukturasi o‘zgarishiki, uning natijasida sistema bir 

miqdoriy va sifatiy holatdan boshqa miqdoriy va sifatiy holatga o‘tadi. 

Rivojlanish jarayonida sistemaning yangi holati uning avvalgi holatini inkor 

etish natijasida paydo bo‘ladi. Rivojlanayotgan sistemaning hozirgi holati uning 

o‘tmishdagi holatini inkor etish evaziga vujudga keladi. Sistemaning avvalgi va 

keyingi holatlarini taqqoslash natijasida biluvchi sub’ekt rivojlanishning sur’atini va 

yo‘nalishini aniqlashi mumkin. Agar rivojlanuvchi sistema nisbatan kam 

tashkillashgan holatdan yuqoriroq darajada tashkillashgan holatga o‘tgan bo‘lsa, 

bunday sistemadagi rivojlanish progressiv yo‘nalishga ega bo‘ladi, agar sistema 

nisbatan yuqori darajada tashkillashgan holatdan pastroq darajadagi tashkillashgan 

holatga o‘tsa, rivojlanish regressiv yo‘nalishda borayotgan bo‘ladi. Agar rivojlanish 

natijasida sistemaning tashkillashgan holati o‘zgarishsiz qolsa, bunday rivojlanish bir 

tekisdagi rivojlanish deyiladi. Bunday holatlarda sistemaning murakkablik va 

tashkillashish darajasi ilgarigidek qolgani bilan, uning elementlari o‘rtasidagi va 

uning boshqa sistemalar orasidagi o‘rni o‘zgaradi, bunday o‘zgarishlar u bilan 

yonma-yon yashayotgan yoki unga nisbatan kengroq bo‘lgan boshqa sistemalarda 

progressiv  yoki regressiv rivojlanishlar sodir bo‘lishga zamin yaratadi. Olamdagi 

narsa va hodisalarning harakati, o‘zgarishi, bir solatdan ikkinchi holatga o‘tib turishi, 

rivojlanishi, ular o‘rtasidagi aloqadorlik va o‘zaro tasir kabi masalalar qadimdan 

mutafakkirlar, olimlar, faylasuflar o‘rtasida turli aqs, munozara, tortishuvlarga sabab 

bo‘lgan. Chunki ular to‘g‘risida aniq bilimga ega bo‘lmasdan turib, olam va uning 

taraqqiyoti, rivojlanish manbai, harakatlantiruvchi kuchlari to‘g‘risida hamda, eng 

asosiysi, kelajak haqida ilmiy tasavvurga ega bo‘lish qiyin. 

Atrofimizdagi jamiki narsa-hodisalar, yani eng mayda zarrachalardan tortib to 

er, Quyosh, Koinotgacha barchasi, shu jumladan, kishilik jamiyati ham, doimo 

harakat, o‘zgarish va rivojlanishdadir. Ular o‘rtasida abadiy o‘zaro bogliqlik, o‘zaro 

tasir va aloqadorlik mavjud. Olamda o‘z-o‘zidan, tasodifiy ravishda hech qanday 

harakat ham, o‘zgarish ham yuz bermaydi. 

Nazorat savollari: 

3.1.Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va yechimlari haqida nimalrni 

bilasiz? 

3.2. Metod va metodologiya tushunchasi ? 

3.3.Ilmiy bilish metodlari va ularning zamonaviy tasnifi haqida nimalarni 

bilasiz? 

Asosiy adabiyotlar: 

1. Falsafa. Darslik. //Ahmedova M.A. umumiy tahriri ostida. –T.: O‘zbekiston 

faylasuflari Milliy jamiyati nashriyoti., 2006. 

2. Osnovi filosofii. Uchebnik. Izdanie 2-e, pererabotannoe, dopolnennoe. /Pod 

red.M.A.Axmedovoy, V.S.Xana. – T.: Mehnat. 2004.  



100 

 

3. Shermuxamedova N.A. Falsafa.Darslik. -T.: Noshir, 2012.  

 

Qo‘shimcha adabiyotlar: 

1. Rasulev E., Igoshin V., Abdullaeva G. Osnovi filosofii. Uchebnoe posobie. 

–T.: Iqtisod-moliya, 2012. 

2. To‘raev B. Borliq:mohiyati, shakllari, xususiyati. –T.:O‘zRFA Falsafa va 

huquq instituti, 2011. 

3. Tulenov J.,Tulenova G.,Tulenova K.Falsafa.Darslik.–T.:Fan va texnologiya, 

2016. 

4. Tulenova K.,Izzetova E.M.,Agaronyan Yu.A.,Li E.V.Osnovi filosofskoy 

nauki. Uchebnoe posobie.-T.: TGPU, 2015. 

5. Falsafa qomusiy lug‘at. –T.: Sharq, 2004. 

6. Shermuxamedova N.A. Falsafaga kirish. –T.:Noshir,2012.  

7. Shermuxamedova N.A.Gnoseologiya– bilish nazariyasi.–T.: Noshir, 2009. 

8. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. Izohli lug‘at. –T.: Tamaddun, 2015. 

9. Sharipov M. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. –T.: Unversitet, 2007. 

10. To‘raev B. Mantiq: masalalar va mashqlar. – T.,2009. 

11. Nurmatova M. Shaxs kamolotida axloqiy va estetik qadriyatlar uyg‘unligi. – 

T.: Universitet, 2009. 

12. Muhammadjonova L.,Obidjonova F.Etiket.O‘quv qo‘llanma.–T.: Univer-

sitet, 2013. 

13. Umarov E., Zagirtdinova F. Etika. Prikladnaya etika / Monografiya. – T.: 

Noshir, 2012. 

14. Karmin A.S., Bernaskiy G.G. Filosofiya. –M., 2009. 

15. Slovar filosofskix terminov. –M.:Infra-M, 2010. 

16. Guseynov A.A., Apresyan R.G. Etika. Uchebnik. –M.: Gardariki, 2013.  

17. Krivsun O.A. Estetika. –M.: Gardariki, 2013.  

 

Internet saytlar: 

1. http://www.ziyonet.uz  

2. www.library.ziyonet uz. 

3. http://www.faylasuf.uz 

4. http://booksss.ru filosofiya//Slovar_Philosof.rar  

5. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Alekseev P., Panin A. 

Filosofiya. M., 2014. 

6. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/   

  Pod red. V.N. Lavrienko.  M., 2013. 

7. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/ Pod red.  V.P. 

Koxanovskogo.  M., 2013.      



101 

 

8.  Biblioteka Fort/Da: http//yanko.lib/ru Filosofiya. Pod red. A.F.Zotova, 

V.V.Mironova, A.V.Razina. Uchebnik dlya vuzov. M.:MGU.2004. 

9. LOGIC.RU Portal/ Biblioteka // http://logic.ru/ru Voyshvillo E.K., Degtyarev 

E.K. Logika.Uchebnik. –M.: Vlados, 2001. 

10. http://logic.philosophy.pu.ru/Bocharov V.A.,Markin V.I.Osnovы logiki. M.: 

Forum-INFRA-M, 2005. 

11. http://booksss.ru/logika// Bocharov V.A., Markin V.I. Vvedenie v logiku: 

Uchebnik. M.: ID «FORUM», 2008. 

12. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Adorno T.V. 

Esteticheskaya teoriya. M., 2001. 

13. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Bыchkov V.V. 

Estetika. M., 2003. 

14. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Sotsiokulturnыe 

problemы dizayna. Rostov-na-Donu, 2008. 

 

4-mavzu. Analitik falsafaning vujudga kelishi. (2 soat) 

Reja: 

4.1.  Neorealizm va lingvistik tahlilning maqsad va vazifalari. 

4.2.  Mantiqiy pozitivizm neopozitivizmning shakli sifatida 

4.3.  Analitik epistemologiya. 

4.1.Neorealizm va lingvistik tahlilning maqsad va vazifalari. 

Analitik falsafa — XX asr falsafasidagi g‘arbiy, asosan ingliz-amerikacha 

yo‘nalish; falsafani bilishning asosan til vositalari orqali tahlili deb tushunadi; 

neopozitivizmning boshqa bir ko‘rinishi. Asosiy oqimlari: 1) mantiqiy tahlil qilish 

falsafasi; zamonaviy matematik mantiq vositalari — mantiqiy empirizm (R. Karnap, K. 

Gempel, F. Frank) va mantiqiy pragmatizmda foydalanadi (U. Kuayn, N. Gudmen); 

XX asr intellektual madaniyatining o‘ziga xos xususiyatlaridan biri bu analitik 

falsafaning rivojlanishi va kuchayib borishi bo‘ldi. Uning kelib chiqishi ingliz 

faylasuflari Jorj Edvard Mur va Bertran Rassel hamda nemis mantiqshunosi va 

matematigi Gott-lob Frej (1848-1925) bilan bog‘liq edi. Analitik falsafa bilim 

asoslarini o‘rganish an’analarini meros qilib oladi - hissiy, empirik va oqilona, nazariy 

shaklda. T. Xobbs, J. Lokk, J. Berkli, D. Xyum, J.S.Mill, E. Mach, shuningdek 

Aristotel va o‘rta asr sxolastikasi, R. Dekart, G.V. Leybnits, I. Kant va 

boshqalar. O‘tgan asrlarda ishlab chiqilgan inson tajribasini tahlil qilish g‘oyalari va 

usullari unda ushbu tajriba ifoda etilgan va talqin qilingan tilni o‘rganish bilan 

chambarchas bog‘liq holda ishlab chiqilgan. 

"Mantiqiy tahlil" atamasini fanga J.Mur va B.Rassellar kiritdilar. Dastlab u 

tadqiqot usulini tavsiflagan bo‘lsa, keyinchalik bu usulni qo‘llagan falsafiy yo‘nalish 

nomini aniqladi. "Analitik" to‘lqinning faylasuflari doirasi biroz xiralashgan: ularni 

falsafiy tushunchalar mavzusi yoki turi emas, balki ish uslubi birlashtiradi. Uning 

https://qomus.info/encyclopedia/cat-m/mantiq-uz/
https://qomus.info/encyclopedia/cat-e/empirizm-uz/
https://qomus.info/encyclopedia/cat-f/frank-uz/


102 

 

umumiy xususiyati - falsafiy muammolarni hal qilish uchun tilni batafsil o‘rganish 

(mantiq va tilshunoslikning so‘nggi yutuqlarini hisobga olgan holda). Tahlil 

falsafasining asosiy maqsadlari tafakkur tuzilishini aniqlash, noaniq va tushunarsiz 

bo‘lgan hamma narsaga oydinlik kiritish, til va haqiqat o‘rtasidagi "shaffof" o‘zaro 

bog‘liqlikka erishish, mazmunli va bo‘sh ifodalarni, mazmunli va ma’nosiz iboralarni 

aniq ajratishdir. 

Analitik falsafa doirasida ikkita yo‘nalish ajratiladi: mantiqiy tahlil falsafasi va 

lingvistik tahlil falsafasi (yoki lingvistik falsafa). Birinchisining tarafdorlari asosan 

fan falsafasi va mantig‘iga qiziqishadi. Ikkinchisining tarafdorlari bunday yo‘nalishni 

sun’iy va juda tor deb hisoblashadi, falsafiy qarashni haddan tashqari 

cheklaydi. Ularning nuqtai nazari bo‘yicha falsafa insonning haqiqiy tushunchasida, 

hayotiy vaziyatlarda, tabiiy til mexanizmlarida yotadi. 

Mantiqiy tahlil falsafasi G.Frege va B.Rassel g‘oyalariga, shuningdek, 

L.Vittgensteynning "Mantiqiy-falsafiy traktat" konsepsiyasiga asoslanib, butun 

analitik falsafa tamoyillarini shakllantirishda muhim rol o‘ynadi. Tilshunoslik 

falsafasining kelib chiqishi J.Mur faoliyati bilan bog‘liq. Ushbu yo‘nalishning etuk 

kontsepsiyasi Vitgenstayn tomonidan ham ishlab chiqilgan - uning ishining ikkinchi 

davrida. 

Analitik falsafaning dastlabki muammolari va tushunchalari G. Frejening 

"Hissiyot va ahamiyat to‘g‘risida" (1892) maqolasida bayon qilingan. O‘sha paytda 

mutlaqo boshqa tipdagi falsafa kuchliroq mavqega ega edi. Keng xalqaro neogellik 

harakatining ta’siri oshdi. Angliyada uning shakllaridan biri - mutlaq idealizm 

hukmronlik qildi. Ushbu maktab XIX asrning 70-yillarida kuch topdi, XIX asrning 

birinchi yarmida bu erda ongda hukmronlik qilgan "sog‘lom fikr" va pozitivizm 

falsafasini soya qildi. 

Mutlaq idealizm tarafdorlari o‘zlarining falsafasining asosiy g‘oyasi - Mutlaq 

g‘oyasini - Absolyutni o‘zaro bog‘liq ruhiy yaxlitlik sifatida tasavvur qilish mumkin 

bo‘lgan eng yuqori, mukammal haqiqat deb tushunib, Gegeldan olishdi. Haqiqat 

oqilona, "mutlaq", oxir-oqibat ilohiy "tajriba" bilan aniqlandi. Oddiy odamning 

tajribasi tashqi ko‘rinish deb e’lon qilindi. Mutlaq idealizm falsafasi dunyodagi 

odamlarning yo‘nalishi uchun juda muhim bo‘lgan haqiqat tuyg‘usiga zid 

edi. Demak, idealizmni realizm nuqtai nazaridan tanqid qilish tushunarli - 20-asrning 

falsafiy mentaliteti (neorealizm, tanqidiy realizm, ilmiy realizm va boshqalar), bu 

bilish sub’ektining inson ongi va kognitiv harakatlaridan mustaqilligini ta’kidlaydi 

(o‘rta asrlarning "realizmi" bilan aralashmaslik kerak). 

Mutlaq idealizmning xarakterli xususiyati Absolyutning "yaxlitligi" (birligi, 

to‘liqligi) ga, butunning individual, cheklangan hodisalarga nisbatan so‘zsiz 

ustunligiga urg‘u berish edi. Ijtimoiy-siyosiy nuqtai nazardan, bu shaxsning davlat 

tomonidan singib ketishini, bilim nazariyasida esa sintezning tahlildan ustunligini 



103 

 

taxmin qildi. Ushbu pozitsiyaning nomi - holizm. Unda analitik fikrlash asoslari 

zaiflashadi - voqelikni mantiqiy bo‘linish u yoki bu tarzda. 

Analitik burilish deb nomlanuvchi falsafiy yo‘nalishni boshlash 1898 yilda 

boshlangan. Bu davrda Mur va Rassel mutlaq idealizmga qarshi chiqdilar, unga 

falsafiy realizm va tahlil tamoyillari bilan qarshi chiqdilar. 

Mur "yutuqni" idealizmdan realizmga, so‘ngra Rasselga boshladi. Ular ilgari 

o‘zlari kuchli ta’sir ko‘rsatgan neogegelizmning pozitsiyalari va dalillarini tanqid 

qildilar. Mutlaq haqidagi ta’limot o‘zining yaxlitligi prinsipi bilan plyuralizm va 

atomizmga qarshi edi. Ikkala faylasuf ham bilimlar nazariyasining realizm ruhida hal 

qilingan an’anaviy muammolariga katta e’tibor berdilar: bilim sub’ektining idrokidan 

mustaqilligini, uni hukm qilishdan haqiqatni tan olish. Agar biz tadqiqot usullarini 

nazarda tutsak, demak Mur ham, Rassel ham falsafadagi analitik harakatga turtki 

berib, tahlilchi rolini bajargan. Rassell diqqatini ramziy mantiqning analitik 

imkoniyatlariga va matematikaning asoslarini o‘rganishga qaratdi. Bu erda u G. Frege 

asarlaridan boshlandi. Mur esa falsafiy tushunchalar va muammolarni oddiy til va 

sog‘lom fikr yordamida tahlil qilish bilan shug‘ullangan. 

Jorj Edvard Mur (1873-1958) - ingliz faylasufi, ingliz-amerika neorealizmi va 

analitik falsafaning lingvistik bo‘limi asoschilaridan biri. 

Mur o‘zini 1903 yilda, uning ikkita asari: "Idealizmni rad etish" maqolasi va 

"Axloq asoslari" kitobi nashr etilganida, o‘zini faylasuf deb ta’kidlaydi. Ular Murning 

shu vaqtgacha aniqlangan manfaatlari to‘g‘risida guvohlik berishdi: eng muhimi, uni 

ikki yo‘nalish o‘ziga jalb qildi: bilimlar nazariyasi va axloq falsafasi. "Idealizmni rad 

etish" maqolasi mutlaq idealizm tafakkuriga qarshi bo‘lgan Angliyada realistik 

harakatning boshlang‘ich nuqtasiga aylandi. Mur falsafiy idealizmni rad etib, sog‘lom 

fikrni himoya qildi - sub’ektga (bizning men, odamlar ongiga) va uning tanib 

olinishiga bog‘liq bo‘lmagan ob’ektiv dunyo borligiga o‘ziga xos ishonchi 

bilan. Bilim nazariyasi muammolarini hal qilishda u ishonchli realist, tadqiqot 

metodlarida esa tahlilchi rolini o‘ynadi. Idealizmni tanqid qilish, aqlni himoya qilish 

va hissiy ma’lumotlar haqidagi savolga analitik usulni qo‘llash - bu uning ijodida eng 

muhim o‘rinni egallagan masalalar. 

Mur o‘z tanqidini birinchi navbatda "tajriba" va "haqiqat" ning idealistik 

identifikatsiyasiga qarshi yo‘naltirdi. Shu bilan birga, u bir tomondan ong harakati 

bilan boshqa tomondan ob’ekt o‘rtasidagi qat’iy farq printsipidan kelib chiqib, 

ob’ektlar haqidagi bilimlarimizning ishonchliligini doimo ta’kidlab o‘tdi. SHunday 

qilib, "Idealizmni rad etish" da "bor bo‘lish uchun" (lotincha esse percipi) idealistik 

prinsipni bekor qilish, go‘yo shuni anglatadiki: sezilmaydigan xususiyatlar mavjud 

emas. 

Mur idrok etishning o‘ziga xosligi haqidagi dalilni noto‘g‘ri deb 

hisoblaydi. Bunday holda, ob’ekt faqat ongning "mazmuni" bilan ifodalanadi, 

ob’ektning xususiyati ushbu xususiyatni idrok qilish bilan aralashadi va hokazo. Ayni 



104 

 

paytda, Mur tushuntiradi, biz hech qachon o‘z ongimiz doirasida yopiq bo‘lmaymiz, 

tashqi dunyo va boshqa odamlardan ajralib turamiz. Bizning bilimimiz uchta fikrni 

ham qamrab oladi. Keyinchalik Mur o‘z dalillarini biroz yumshatdi. Uning 

ta’kidlashicha, odamlar hech bo‘lmaganda ma’lum bir vaqtda kuzatilmaydigan hissiy 

idrok etiladigan narsalar, agar ular ularni kuzatishga imkon beradigan holatda bo‘lsa, 

kuzatilishi mumkinligiga ishonishga juda moyil. Uning uchun bu shubhasiz: idrokdan 

tashqari narsalarning mavjudligiga instinktiv ishonchni rad etish mumkin emas. 

Mur shuningdek fizik faktlar ong faktlariga sabab yoki mantiqan bog‘liqdir degan 

xarakterli idealistik fikrni tahlil qiladi va odamlarning biron bir ongi xonadagi 

ob’ektlarning joylashishini o‘zgartira olmaydi yoki Erning uzoq muddatli 

mavjudligini bekor qila olmaydi degan tabiiy ishonchni asoslashga intiladi. 

Mur ta’kidlaganidek, eng umumiy jumlalarning haqiqati - jismoniy narsalar, 

boshqa odamlar borligi - bu bizning tafakkurimizning umumiy uslubiga, ko‘p 

hollarda bizning aniq ishonchimizga bevosita bog‘liqdir: biz buni bilamiz. Hatto 

bunday pozitsiyalarni rad etish ham ularni rad etadigan (yoki ularning) mavjudligini 

anglatadi. U "ongdan tashqarida bo‘lish", "kosmosda uchrashish" va boshqalar 

tushunchalari o‘rtasida yaqin semantik (analitik) aloqani o‘rnatadi. Ushbu asoslarning 

chegaralarida, endi tanqidga berilib ketmasliklari va himoyaga muhtoj emasliklari 

to‘g‘risida aniq dalillar aniqlanadi. Odam ko‘p sodda va inkor etilmaydigan 

haqiqatlarni qaerdan bilishini bilmaydi, ularni shunchaki aniq biladi. Va bu bilimni 

silkitib bo‘lmaydi. Barcha aql-idrok va hatto tilning o‘zi aniq narsalarni inkor etishga 

qarshi chiqadi, bizni qarama-qarshiliklarga duchor qiladi, noaniq va sarosimaga 

tushadi. 

Faylasuf o‘zini tashvishga solayotgan muammolarni hal qilish uchun hislar va 

boshqa boshqa hissiy tajriba shakllarini tahlil qilishga katta ahamiyat bergan. 

Mur sensorli ma’lumotlar va jismoniy narsalar o‘rtasidagi bog‘liqlik masalasiga 

katta e’tibor berdi. U sezgilarni tahlil qilish "hissiy tajriba" va "haqiqat" o‘rtasidagi 

farqni ochib berishga yordam beradi, deb tushunadi. Bunday tahlil yordamida 

hissiyotlarning o‘zgarishini kuzatib va taqqoslab, u go‘yo hissiyot va his o‘rtasidagi 

"bo‘shliqni", ularning nomuvofiqligini ochib berishga muvaffaq bo‘ldi. Masalan, 

bitta ob’ekt, unga hamroh bo‘lgan sharoitga qarab, sovuq yoki iliq deb qabul 

qilinadi. Bir xil rang yalang‘och ko‘z bilan mikroskop ostida turlicha qabul 

qilinadi. Ob’ektni bir butun sifatida, hatto uning elementlari ko‘p rangli bo‘lsa ham, 

bitta rang sifatida qabul qilish mumkin. Bunday farqlar yordamida, Mur 

ishonganidek, o‘zi bilvosita o‘zi ob’ekt deb atagan narsasini e’lon qiladi va shu tufayli 

sub’ekt va ob’ekt o‘rtasidagi bilim aloqasi tush emas, balki "xabardorlik" sifatida 

namoyon bo‘ladi. 

Shu bilan birga, Mur hissiy jihatdan berilganlarni tahlil qilish faqat ma’lum 

chegaralar doirasida qo‘llanilishini va falsafiy muammolarni hal qilish uchun 

universal usul bo‘la olmasligini tushundi. Darhaqiqat, hissiy ma’lumotlardan 



105 

 

tashqari, ob’ektlarni bilish jarayoni yana bir narsani o‘z ichiga oladi, buning natijasida 

biron bir vaqtda (xotira buni talab qiladi) berilgan tasvirdan ushbu tasvirning biror 

narsaga tegishli ekanligiga ishonchliligiga o‘tish "mo‘jizasi" sodir bo‘ladi. Mur 

nafaqat shahvoniy berilganlarni tahlil qilish bilan cheklanib qolmay, tilning semantik 

tahliliga tobora ko‘proq ahamiyat berib, falsafiy tushunchalarni, tezislarni, 

paradokslarni aniqlashtirish tartiblarini ishlab chiqdi. 

Murning so‘zlariga ko‘ra, tahlil qilish tilni so‘zlar va tushunchalar, jumlalar va 

so‘zlar o‘rtasidagi farq bilan o‘z ichiga oladi. Bu ba’zi bir iboralarni ma’no jihatidan 

bir xil bo‘lgan boshqalarga almashtirish bilan "tarjima" turini yaratishga imkon 

beradi. Tahlilning mohiyati dunyo haqidagi yangi faktlarni kashf etish emas, balki 

tushunchalar va bayonotlarni aniqlashtirishdan iborat. Faylasuf to‘g‘ri tahlil qilish 

uchun ba’zi shartlarni, xususan, tahlil qilinadigan va tahlil qilinadigan tushunchaning 

o‘ziga xosligini talabini ko‘rsatdi, garchi bunday talab tahlil paradoksiga olib keladi 

va uning qat’iy ta’rifini murakkablashtiradi. 

Mur tahlilga katta ahamiyat berib, shunga qaramay, unda falsafaning 

vazifalaridan faqat bittasini ko‘rdi, ikkinchisi tahlilga o‘tishini hisobga olmadi. U 

sog‘lom fikrlar haqiqatlarini falsafiy bayon qilish va ushbu haqiqatlarni falsafiy tahlil 

qilish, falsafiy bayonotlarni isbotlash jarayoni va asoslarni tahlil qilish, ushbu 

dalilning xulosalarini aniq ajratib ko‘rsatdi. Boshqacha qilib aytganda, falsafaning 

o‘zi qiymati shubha ostiga olinmadi va uning eng muhim ishi olamni bir butun sifatida 

tasvirlashga intilish edi. 

Murning 20-asrning birinchi yarmida Angliyada falsafiy fikr rivojlanishiga ta’siri 

umuman tan olingan. Va eng muhimi, u falsafa uslubiga juda sezilarli ta’sir 

ko‘rsatdi. Uning shogirdlari ta’kidladilar: "Murdan keyingi falsafa hech qachon 

Murdan oldingi kabi bo‘lolmaydi, chunki u falsafashunoslikka kiritgan aniqlik va 

aniqlik mezonlari va eng muhimi, falsafiy yo‘nalishga egaligi tufayli 

tadqiqot". Nafaqat matnlarda keltirilgan dalillar (ularning soni unchalik ko‘p emas), 

balki Murning hamkasblari va Tinglovchilari bilan doimiy aloqasi, ma’ruzalari, 

munozaralarda qatnashishi ham falsafiy realizm pozitsiyasining mustahkamlanishiga 

yordam berdi. Mur ingliz tilidagi falsafiy tajribani va sog‘lom fikrni qayta tikladi, 

unga tilga katta e’tibor berib, yangilangan ko‘rinish berdi. Bu analitik falsafaning 

kelib chiqishi edi. Mur falsafadagi analitik harakatga turtki berdi. Uning orqasidan bu 

yo‘lda mantiqiy tahlil falsafasining shakllanishiga hal qiluvchi hissa qo‘shgan B. 

Rassel kirib keldi. 

  

4.2.Mantiqiy pozitivizm neopozitivizmning shakli sifatida 

Bertran Rassel (1872-1970) - dunyoga mashhur ingliz olimi, faylasufi, jamoat 

arbobi. O‘n olti yoshida u xudojo‘y otasi J.S. Millning "Avtobiografiyasini" o‘qidi, 

bu unga katta taassurot qoldirdi.  Shuningdek, o‘n sakkiz yoshida Rassell o‘qigan 



106 

 

falsafa bo‘yicha birinchi nazariy asarga ega edi. Ushbu asar ("Mantiqiy tizim") 

Rasselning kelajakdagi falsafiy pozitsiyalariga sezilarli ta’sir ko‘rsatdi. 

Rassel ijodida uch davr mavjud. Birinchisi, matematika va falsafaning 

rivojlanishiga bag‘ishlangan bo‘lib, tadqiqotlar bilan bir qatorda taxminan o‘n yil 

davom etdi (1890-1900). Keyingi, eng samarali davr (1900-1910) matematikaning 

asoslarini mantiqiy o‘rganishga bag‘ishlandi. Bu vaqtda Rassell "Matematikaning 

asoslari" kitobini (1903), "Notatsiya to‘g‘risida" (1905) maqolasini va A. N. Uaytxed 

bilan hamkorlikda "Principia Matematica" ("Matematikaning asoslari") asarini 

yozdi. 1910 yilga qadar yakunlangan so‘nggi asar mualliflarga butun dunyoga shuhrat 

keltirdi. Qirq yoshli Rassel uchinchi davrga kiradi, uning asosiy mazmuni keng 

falsafiy mavzularni ishlab chiqish va ommabop asarlarni nashr etish edi, bu 

Rassellning o‘zi tor doiradagi mutaxassislar uchun tadqiqotlardan ko‘ra ko‘proq 

qadrlanadi. 

Qariyb yuz yil yashab, Rassel bilimlar nazariyasi va falsafa tarixini, din va axloq 

muammolarini, pedagogika va siyosatni o‘z ichiga olgan ko‘plab asarlar yaratdi. U 

o‘zining avtobiografiyasida, "Mening intellektual rivojlanishim" maqolasida va 

"Mening falsafiy rivojlanishim" kitobida o‘z ishini va qarashlar evolyusiyasini to‘liq 

yoritib, tanqidiy tahlil qildi. Muallifning umumiy falsafiy mulohazalari ba’zida 

eklektik edi; u ko‘pincha turli xil ta’sirlarga tushib, bir-biridan farq qiladigan 

tushunchalarni ishlab chiqdi. Uning eng jiddiy va doimiy falsafiy qiziqishlari 

matematika va ramziy mantiq bilan bog‘liq edi. Ushbu bilim sohalarida u analitik 

falsafaning rivojlanishini belgilaydigan asosiy hissa qo‘shdi. 

Rasselning bilimlarning mohiyatini o‘rganishga bo‘lgan diqqat-e’tibori ham 

doimiy ravishda barqaror bo‘lib qoldi. Bu uning uchun falsafiy muammolar bilimlar 

nazariyasiga toraygan degani emas edi: "biz yashayotgan dunyo nima" degan savol 

muhimroq deb hisoblangan. Ammo bu savolga faqat insonlar nimanidir bilishi 

mumkinmi yoki yo‘qmi, agar bilsa, nimani va qanday qilib tushunishni anglash orqali 

javob berish mumkin edi. Xyum va Kant an’analariga amal qilgan holda, Rassel 

bilimga nisbatan ikkita tubdan farq qiluvchi yondashuvlarni ajratib ko‘rsatadi: aql-

idrokka asoslangan naturalistik va bilim natijalariga tanqidiy munosabat asosida 

ancha chuqurroq - falsafiy. Birinchisining xarakterli xususiyati - sodda realizm, 

narsalarning ular idrok etilishicha borligiga ishonish. Falsafiy izlanishlar jarayonida 

aniq ko‘rinadigan, sodda, aslida murakkab tuzilmalar o‘rnida bo‘lganligi, ilgari aniq 

bo‘lib tuyulgan "sodda" vaziyatlarning ishonchliligi haqida shubha tug‘dirishi 

tushuniladi. Natijada, qat’iy ishonch metodik ehtiyotkorlik bilan almashtiriladi. Etuk 

ilmiy bilimlar (va Rassell uchun va umuman, ko‘pgina fan faylasuflari uchun, odatda, 

fizika va matematika edi) bilim va uning ob’ekti o‘rtasida sezilarli masofaning 

mavjudligini tan oladi, ilmiy tadqiqotlar jarayonida ob’ektlarni rekonstruktsiya qilish 

usullarining murakkabligini hisobga oladi. 



107 

 

Rassel o‘z pozitsiyalarini ilmiy sog‘lom fikr sifatida tavsifladi. U olam odatdagi 

tushunchasida odamlar va narsalar dunyosi ekanligidan kelib chiqib, bizning "kichik" 

dunyomizning ufqidan tashqarida "katta" dunyo - Koinot mavjud. Uning tarkibiy 

qismlari ma’lum bir soya va shakldagi rangli dog‘lar, moddiy xususiyatlar, ma’lum 

balandlikdagi tovushlar, davomiylik va boshqalar shaklida mavjud bo‘lgan 

hodisalardir. Har bir bunday element bitta deb nomlanadi. Biz koinotning cheksiz 

kichik qismini bilganimiz, "umuman bilim bo‘lmagan son-sanoqsiz asrlar o‘tganini" 

va ehtimol "yana son-sanoqsiz asrlar keladi, bu davrda bilim bo‘lmaydi" deb 

bilganimiz shubhasiz deb hisoblanadi. Shuningdek, "bilim" haqida gap ketganda, ular 

odatda biluvchi va biluvchilar o‘rtasidagi farqni anglatishi shubha ostiga 

olinmaydi. Sog‘lom aql ilm bilan kundalik bilim, bilim va e’tiqod o‘rtasida hech 

qanday keskin farq qilmaydi, chunki u tan oladi: fan asosan haqiqatni gapiradi, biz 

fikr (pozitsiya) orqali bilimga intilamiz, ikkinchisining orasidagi farq unchalik muhim 

emas va faqat ehtimollik darajasi bilan belgilanadi. ... 

Rassellning bilimlar nazariyasiga bag‘ishlangan falsafiy asarlaridan eng kattasi - 

"Ongni tahlil qilish" (1921) va "Inson bilishi, uning sohasi va chegaralari" (1948) 

asari bo‘lib, u ko‘p yillik mulohazalarni sarhisob qildi. O‘zining bilim haqidagi 

umumiy falsafiy mulohazalarida Rassel umuman D. Xum, I. Kant, J.S. Mill, E. Mach 

va boshqalarning asarlaridan ma’lum bo‘lgan ko‘p narsalarni takrorlaydi. Ya 

ngi narsa uni o‘ziga jalb qilgan va muvaffaqiyatli hal qilingan vazifa edi: odatda 

psixologiyaga asoslangan o‘tmishdagi empiriklikni samarali mantiqiy apparat 

berish. O‘sha paytda muvaffaqiyatli rivojlanib kelayotgan matematik (yoki ramziy) 

mantiq g‘oyalari va usullarida u bilim nazariyasida empirikizm, nominalizm va 

atomizm an’analarining kuchli mustahkamlanishini topdi. 

Haqiqiy yutuq an’anaviy ravishda falsafiy hisoblangan muammolarni hal qilish 

uchun juda samarali bo‘lgan bilimlarni mantiqiy tahlil qilish sohasida ilgari surgan 

yangi g‘oyalar bo‘ldi. Bu Rasselni mantiq, hatto zamonaviy rasmiylashtirilgan 

shaklda bo‘lsa ham, falsafa bilan chambarchas bog‘liq deb hisoblashiga olib 

keldi. Analitik falsafaning o‘ziga xos xususiyati, avvalo, mantiq va bilim 

nazariyasining misli ko‘rilmagan yaqinlashuvi edi. 

Bu erda Rassel va A. Uaytxedning 10 yillik mashaqqatli mehnat natijasida 

"Matematikaning prinsiplari" ("Matematikaning asoslari") uch jildli insho bilan 

yakunlangan matematikaning asoslarini o‘rganishi muhim rol o‘ynadi. Mualliflar G. 

Frege tomonidan tuzilgan mantiqiy dasturni amalga oshirishga intilishdi (sof 

matematika mantiqning bir bo‘lagi ekanligini isbotlash uchun). Vazifa muvaffaqiyatli 

hal qilindi. Ilgari spekulyativ tarzda o‘rganilgan matematikani asoslashning ko‘plab 

muammolari uchun mantiqiy va matematik usullardan foydalangan holda 

qat’iy echimlar topildi. "Matematika asoslari" asari zamondoshlari tomonidan 

matematik va mantiqiy falsafa g‘alabasi sifatida qabul qilingan. Unda matematik 



108 

 

muammolar mantiqiy-falsafiy masalalar bilan chambarchas bog‘liq edi, 

ularning echimi Rasselga tegishli edi. 

Mantiqiylik dasturini qabul qilib, u bironta kontsepsiya yoki bitta aksioma 

e’tiqodga berilmasligi kerakligiga ishonchi komil edi. Mantiqiy va matematikaning 

prinsipial jihatdan bir xil ekanligi, mantiqning eng oddiy qonunlari ham, 

matematikaning murakkab teoremalari ham kichik elementar g‘oyalar to‘plamidan 

chiqarilganligi, matematikaning mohiyati bir xil mantiq, faqat etukroq, rivojlangan 

deb taxmin qilingan. Bu fikrni o‘sha vaqtga qadar Frege allaqachon bildirgan 

edi. Uning mantiqiy dasturida murakkab mantiqiy muammolarni hal qilish, birinchi 

navbatda paradokslarni yo‘q qilish alohida o‘rin tutgan. Ammo uning falsafiy 

qarashlari (platonizm) unga tilni mantiqiy tahlil qilish va analitik falsafani 

rivojlantirish g‘oyalarini amalga oshirishga to‘sqinlik qildi. Rassell bunga erishdi va 

asosan texnologiyaning o‘zi va mantiqiy tahlil tartib-qoidalariga mos keladigan 

tubdan farq qiladigan falsafiy platforma tufayli. 

Rassellning eng muhim mantiqiy kashfiyotlari tavsiflash nazariyasi va mantiqiy 

turlar nazariyasi. Ta’riflar nazariyasining asosiy mavzusi - xabarlarning axborot 

mazmunini va tilning voqelik bilan bog‘liqligini ta’minlovchi iboralarni 

belgilash. Rasselning e’tiborini har bir grammatik jihatdan to‘g‘ri belgilanadigan 

iborani mos keladigan ob’ektni ko‘rishga moyilligimiz asosida ularni ishlatishning 

o‘ziga xos qiyinchiliklari jalb qildi. Masalan, biz: "Men odam bilan uchrashdim" 

deymiz, garchi odam bilan uchrashish umuman mumkin emas bo‘lsa. Ifodalarni 

umumlashtirishda yashiringan qiyinchiliklar azaldan ma’lum bo‘lgan: ular Platon 

tipidagi "realizm" ga olib boradigan ba’zi mavhum shaxslarning (universallarning) 

belgilari sifatida qaraladi. 

Tilni tahlil qilish natijasida tobora ko‘proq mantiqiy jumboqlar va ularga 

hamrohlik qiladigan falsafiy qiyinchiliklar aniqlandi, bu prinsipial ravishda uzoq vaqt 

davomida ma’lum bo‘lgan va mavhum fikrlash darajalariga xos bo‘lgan. Bu eng aniq 

Rassel duch kelgan matematikaning asoslari paradokslarida namoyon 

bo‘ldi. Sog‘lom aql va falsafiy tanqid darslari unga aslida narsalar ba’zan til bizga 

ko‘rsatadigan usul emasligini aytdi. 

Belgilangan iboralarni (ta’riflar nazariyasini) Rasselning tahlil qilishida 

ifodalovchi iboraning ma’nosini tegishli belgilangan ob’ekt bilan bevosita tanishish 

yoki uni tavsiflash yo‘li bilan o‘rganish mumkin degan fikrga asoslandi. Tanishish - 

bu nomlangan ob’ektning to‘g‘ridan-to‘g‘ri ko‘rsatkichi, uning ingl. Tavsif - bu 

ob’ektning xususiyatlariga ko‘ra og‘zaki xarakteristikasi. Sarosimaga tushmaslik 

uchun Rassel nomlar va tavsiflarni ob’ektga ikki xil alomatlar turi sifatida qat’iy 

ajratishni taklif qildi. Bundan tashqari, u ta’kidlashicha, tavsif o‘ziga xos bo‘lishi 

mumkin - individual konkret predmetga ("Angliya poytaxti" va boshqalarga) va 

noaniq - sub’ektlar sinfiga tegishli. Rassellning yangi muhim takomillashuvi - bu 

ismlar va aniq tavsiflar o‘rtasidagi farq. Uning ta’kidlashicha, o‘ziga xos (individual) 



109 

 

tavsif hamon tegishli ob’ektni to‘g‘ridan-to‘g‘ri ko‘rsatib berolmaydi, chunki bu 

uning tashuvchisidan abstraktsiya xususiyatini oladi. Natijada, masalan, "sayyora 

orbitalarining elliptik shaklini kashf etgan odam" iborasini tushunish mumkin, ammo 

bu odam Kepler ekanligini bilmaslik kerak. Va nihoyat, tavsiflar nazariyasida 

masalaning mohiyatini ochib beradigan yangi, jumlalarni, shu jumladan iboralarni 

belgilashni talqin qilish taklif qilindi. Rassel, ifodalaydigan iboralarni tushunishda 

qiyinchiliklar, ular kiritilgan jumlalarni noto‘g‘ri tahlil qilish natijasida yuzaga keladi 

degan xulosaga keldi. Adekvat tahlil qilishda mulohazani umuman o‘zgaruvchan 

sifatida tushunish muhim rol o‘ynaydi, uning mazmuni unga kiritilgan iboralarga 

bog‘liq. 

Matematika falsafasidan o‘sib chiqqan Rassellning mantiq tushunchasi o‘ta 

nominalizm bilan ajralib turardi. Mantiqiy so‘zlarni mazmunli joylashtirish qoidalari 

bilan sintaksis bilan aniqlandi. Bitta ob’ektning oddiy nomlanishidan tashqarida 

bo‘lgan har qanday belgi haqiqatda hech narsaga mos kelmaydigan deb talqin 

qilingan. Boshqacha qilib aytganda, har qanday umumiy tushunchalar (masalan, 

ob’ektlar sinfi) shunchaki so‘z, "ramziy fantastika" deb o‘ylangan va bu tushunchalar 

bo‘yicha operatsiyalar faqat og‘zaki bo‘lgan. 

Mantiqiy qiyinchiliklar va paradokslarni engish uchun tavsiflash nazariyasi bilan 

bir qatorda, Rassel turlar nazariyasini ilgari surdi, unga ko‘ra "biron bir narsaning 

butun majmuasini o‘z ichiga oladigan narsa o‘zini o‘z ichiga olmaydi". Boshqacha 

qilib aytganda, Rassel tushunchalar sinflarini ularning umumiyligi darajasiga qarab 

aniq ajratishni taklif qildi. Mantiqiy turlarni (toifalarni) aniq ajratish va ularni 

aralashtirishda lisoniy taqiqlarni o‘rnatish "hamma narsa" tushunchasi bilan cheksiz 

ishlash tufayli "noqonuniy umumiyliklardan" xalos bo‘lishga va paydo bo‘ladigan 

paradokslarni yo‘q qilishga qaratilgan edi. 

Rassel nazariyasidan kelib chiqadiki, mantiqiy turlar (toifalar) aralashganda, 

jumlalar ma’nosiz paydo bo‘lib, ularni to‘g‘ri yoki yolg‘on deb ta’riflash mumkin 

emas edi. Bunday xatolar mantiqiy to‘siqlarga olib keladi, bu turlar nazariyasi uni 

oldini olishga mo‘ljallangan. Tilni ishlatishning haqiqiy amaliyotini o‘zgartirish u 

yoqda tursin, tushuntirmoqchi bo‘lib ko‘rsatmasdan, u o‘z ishiga keskin aniqlik 

kiritdi. Ushbu xulosa analitik falsafaning keyingi rivojlanishiga ta’sir ko‘rsatdi. 

Shunday qilib, ushbu tadqiqotlar natijasida mantiqiy tahlil rivojlanadi. Uning 

vazifasi ob’ektlarni ko‘rib chiqish, dunyo haqida yangi haqiqatlarni olish emas (bu 

fanga tegishli), balki bilimni tashkil etadigan so‘zlar va jumlalarning ma’nosini 

aniqlashtirish, aniqlashtirishdir. Bunga unchalik aniq bo‘lmagan qoidalarni aniqroq 

qoidalarga tarjima qilish, isloh qilish orqali erishiladi. Rassel mantiqiy tahlilning 

batafsil nazariyasini bilimlarni aniqroq tilga tarjima qilish usuli sifatida ilgari 

surdi. Tahlil mantiqiy tushuncha bo‘lib, Rassel matematika falsafasi orqali paydo 

bo‘ldi. Mantiqiy tahlil birinchi navbatda til muammolari bilan bog‘liq edi. 



110 

 

"Bizning tadqiqotlarimiz, - deb yozgan Rassel, - so‘zlarni tekshirishdan boshlash 

kerak, keyin sintaksis." Shu bilan birga, tilni aniqlashtirish ob’ektlar to‘g‘risida 

aniqroq ma’lumot berish vositasi bo‘lib chiqadi, deb hisoblashadi, chunki u 

bayonlarning ma’nosini, ob’ektiv mazmunini aniqlaydi. 

Rassel bu usulni matematikaga tatbiq etish bilan cheklanib qolmadi, mantiqiy 

tahlil uslubiga falsafiy talqin va qo‘llanilish ham berildi, bu esa analitik falsafa deb 

ataladigan keng kursni keltirib chiqardi. 

Rassel ta’kidlaganidek, uning mantiqiy ta’limoti uni o‘z navbatida tahlil 

jarayonini asoslab bergandek, ma’lum bir falsafaga olib bordi. Rassel o‘zining 

falsafasini bevosita o‘zining mantig‘iga asoslaydi: "Mening mantiqim atomistikdir. 

Demak , mening metafizikam ham atomistikdir . Shuning uchun men o‘z falsafamni" 

mantiqiy atomizm "deb atashni ma’qul ko‘raman. Mantiq falsafaning mohiyati degan 

tezisni ilgari surib, Rassel quyidagi xulosaga keladi:" Men ishonaman mantiq 

falsafaning asosidir va maktablar metafizikasidan ko‘ra ko‘proq mantiq bilan 

tavsiflanishi kerak. "Shunday qilib, rasmiy mantiqning falsafiy betarafligi haqidagi 

oldingi g‘oyadan farqli o‘laroq, Rassel o‘zining faol va hatto asosiy roli pozitsiyasini 

himoya qiladi, qurilishning mantiqiy usuli g‘oyasini rivojlantiradi va falsafaning 

asoslanishi. 

Shu bilan birga, mantiqiy tahlil nominalizm va empirizmning falsafiy 

tushunchalari bilan chambarchas bog‘liq edi va universal usulni e’lon qildi. "19-

asrning ikkinchi yarmida matematikadagi yutuqlar, - deb yozgan Rassel, - shunchaki 

sabr-toqatli, batafsil mulohaza yuritish orqali erishildi. Men bu usulni falsafiy 

muammolarga nisbatan qo‘llash kerak deb qaror qildim." Shu bilan birga, Rassel 

mantiqiy tahlilni falsafiy muammolarni hal qilishning yagona samarali usuli deb 

bilishga moyil edi. "Har qanday chinakam falsafiy muammo, - ta’kidladi u, - tahlil 

qilish muammosi". Falsafa predmetini analitik tushunchasi shunday shakllantirildi. 

Rassellning mantiqiy-falsafiy g‘oyalari mantiqiy pozitivizm (yoki mantiqiy 

empirizm) tushunchalarini rivojlantirish uchun dasturulamal bo‘ldi. Rassel, XX asrda 

D. Xumning izdoshlari orasida, eng avvalo, ushbu yo‘nalishga hamdard bo‘lganini 

tan oldi. O‘z navbatida, fanni mantiqiy tahlil qilish muammolarini faol ravishda ishlab 

chiqqan Vena doirasi nazariyotchilari Rasselning ishini yuqori baholadilar va ularga 

ishondilar. Vitgenstaytning "Mantiqiy-falsafiy risolasi" ular uchun ma’lumotnomaga 

aylandi. 

Rassellning mantiq falsafaning mohiyati ekanligi haqidagi shiori Vena doirasi va 

uning tarmoqlarida juda jiddiy qabul qilingan. Bu kredoni ilgari surgan R.Karnap 

tomonidan birma-bir ifoda etilgan: "Ilm-fan mantig‘i echilishi mumkin bo‘lmagan 

muammolar majmuasining o‘rnini egallaydi, bu odatda falsafa deb 

nomlangan." Mantiqiy pozitivizm nazariyotchilari (R. Karnap, X. Reyxenbax, K. G. 

Xempel va boshqalar) fan mantig‘ini o‘rganish bilan samarali shug‘ullanishgan. Ular 

uchun falsafa asosiy narsa emas edi, u faqat ularning mantiqiy sintaksis, ilmiy til 



111 

 

semantikasi va boshqa muammolar sohasidagi maxsus ilmiy ishlanmalariga umumiy 

asos bo‘lib xizmat qildi. Tahlil asosan fanni asoslash va ilmiy bilimlarni sintez qilish 

(birlashtirish) muammolarini hal qilish vositasi sifatida ishlatilgan. Vaqt o‘tishi bilan 

mantiqiy pozitivizm oqimidagi tadqiqotlar tobora ixtisoslashgan tus oldi va qimmatli 

ilmiy natijalar berdi (mantiqiy sintaksis, mantiqiy semantika, ehtimollik mantig‘i va 

boshqalar sohasida). V.Kvin, G.N.Gudman, N.Rescher (AQSh) va boshqalarning 

asarlaridagi idrokning mantiqiy va uslubiy tadqiqotlari ham umumiy ilmiy kabi 

falsafiy emas: ulardagi asosiy ko‘rsatma va qadriyat, bu ko‘p jihatdan olingan 

natijalarni keltirib chiqaradigan ilmdir. falsafaning o‘zidan tashqari natijalar. 

30-40-yillarda marhum Vitgenstaytning asarlari asosida Buyuk Britaniyada 

lingvistik tahlil falsafasi yoki oddiy tilni tahlil qilish 

shakllandi. Bu yillarda Vitgenstayt o‘z o‘quvchilariga yangi konsepsiyasini og‘zaki 

tushuntirdi. Uning ma’ruzalari lentalari  "Moviy va jigarrang kitoblar" muomalada b

o‘lgan. Bu uning "Falsafiy tadqiqotlar" ning asl nusxasi edi. 1930yillardan boshlab, 

Vitgensteyning g‘oyalariga o‘xshash g‘oyalar bu erda G. Rayl, J. Visdom, J. Ostin v

a boshqalarning asarlarida ishlab chiqilgan. Ikkinchisida bo‘lgani kabi, ularni qiziqti

radigan asosiy mavzu falsafaning o‘zi edi. Ular falsafiy muammolarning o‘ziga xos 

xususiyatlarini, haqiqatan ham ishlaydigan tabiiy til mexanizmlari bilan eng yaqin al

oqalarini yaxshi biladilar, ularning ilm-

fan muammolaridan tubdan farqini aniq anglaydilar. Ularning asarlarida Vittenshtey

n tomonidan chuqur o‘rganilgan tilning inson tafakkuriga yo‘naltiruvchi ta’siri mavz

usiga katta e’tibor berilgan. 

Agar mantiqiy pozitivizm asosida zamonaviy mantiq bo‘yicha sifatli ishlar 

yaratilgan bo‘lsa, unda lingvistik falsafa asosida nazariy tilshunoslikning tadqiqot 

dasturi 

shakllantirildi. Bu falsafaning muhim funktsiyalaridan biri - yangi muammolarni sha

kllantirish va dastlabki o‘rganish, keyinchalik ularni fanga o‘tkazish bilan namoyon 

bo‘ldi. Ammo XX 

asr analitik falsafasida biz muhim, to‘g‘ri falsafiy yutuqlarni ham topamiz: inson tajr

ibasining nutq aloqasi, til sxemalari bilan chambarchas bog‘liqligini anglash, falsafi

y fikrning o‘ziga xos xususiyatlari, falsafiy muammolar asosida yangi tushuncha. Us

hbu g‘oyalarni rivojlantirish uchun L. Vitgensteyning g‘oyalari eng muhim ahamiya

tga ega edi. Faylasufning aksariyat asarlari 1950-

1970 yillarda nashr etilgan va bu asar hali tugallanmagan. Uning g‘ayrioddiy matnla

rini o‘zlashtirish, ularni sharhlash va muhokama qilish davom etmoqda. Ehtimol, ay

nan shu holat bilan analitik falsafa g‘oyalari va uslublarining kuchayib borayotgan t

a’siri bog‘liqdir. 

Analitik falsafaning g‘oyalari ko‘plab mamlakatlarda zamonaviy falsafiy fikrga 

ta’sir ko‘rsatdi. Asta-



112 

 

sekin, ushbu yo‘nalish hozirgi kunda dunyoning ingliz tilida so‘zlashadigan mintaqa

larida eng kuchli mavqega ega bo‘lgan keng xalqaro harakatga aylandi. 

  

4.3.Analitik epistemologiya. 

Epistemologiya - bu falsafiy va uslubiy fan bo‘lib, unda ilmiy bilimlar, uning 

tuzilishi, faoliyati va rivojlanishi tekshiriladi. An’anaviy ravishda u 

epistemologiya yoki bilim haqidagi ta’limot bilan aniqlanadi. Biroq, klassik 

bo‘lmagan falsafada epistemologiya va epistemologiyani farqlash tendensiyasi 

mavjud bo‘lib , ular asl kategoriyali qarama-qarshiliklarga asoslanadi. Agar 

epistemologiya muxolifatning "sub’ekti - ob’ekti" atrofida o‘z g‘oyalarini ochsa , u 

holda epistemologiya uchun "ob’ekt - bilim" muxolifati asosiy hisoblanadi . 

Epistemologlar ishni davom ettirmaydilar                 bilimlarni amalga oshiradigan 

"epistemologik mavzu" dan, aksincha bilimning o‘zi ob’ektiv tuzilmalaridan. 

Asosiy epistemologik muammolar: bilim qanday ishlaydi? Uni ob’ektivlashtirish 

va ilmiy-nazariy va amaliy faoliyatga tatbiq etish mexanizmlari qanday?  Bilim 

turlari qanday? "Hayot", bilimlarning o‘zgarishi va rivojlanishining umumiy 

qonuniyatlari qanday?  Shu bilan birga, bilish jarayonida qasddan 

aloqalar mavjudligi (nominatsiyalar, ma’lumotnomalar, ma’nolar 

va boshqalar) orqali bilish jarayonida ishtirok etadigan ong mexanizmi bilvosita 

hisobga olinadi. Bunday holda, ob’ektni element sifatida ko‘rib chiqish 

mumkin bilimning o‘zi tuzilishi (ideal ob’ekt) yoki bilim (haqiqat) atributining 

moddiy haqiqati sifatida. 

Tarixiy nuqtai nazardan, epistemologik muammolar epistemologik 

g‘oyalardan ilgari paydo bo‘lib, antik davrda shakllanib kelgan. Masalan, Platonning 

"g‘oyalari" va u taklif qilgan "haqiqat" ning referentsial kontsepsiyasi, Zenonning 

aporiyasi, skeptiklarning troplari, Aristotelning mantiqi. Qadimgi bilimlar haqidagi 

‘oyalar tavsiflovchi xarakterga ega emas edi, chunki ular muammoli va normativ-

uslubiy xarakterga ega edi. Masalan, Zenon qarama-qarshi 

bilimlarni kimga va nima ob’ektga bog‘lash faktini qayd etdi va shu qadar 

epistemologik muammoni so‘radi. Aristotel ilmiy mulohazalarni normallashtirish 

va bilimlarni tartibga solishning umumiy tamoyillarini joriy qilish orqali to‘plangan 

muammolarni olib tashlashga harakat qildi . Bu kelajakda bilimlarni tizimli tashkil 

etish namunalarini yaratishga imkon berdi . Evklidning "boshlang‘ichlari" 

ni nafaqat geometrik bilimlarni umumlashtirish va qisqartirish mahsuli sifatida, 

balki Platon va Aristotelning normativ epistemologik tushunchalarini amalga 

oshirish sifatida ham ko‘rish mumkin .                     

O‘rta asrlarda epistemologiyaning tanqidiy va tadqiqot tarkibiy 

qismlari asosan Aristotel mantig‘ining me’yoriy tabiati bilan cheklangan 

va cheklangan. 



113 

 

O‘rta asr epistemologiyasining yorqin ifodasi "nominalistlar" 

va "realistlar" o‘rtasidagi sxolastik bahsdir. Uyg‘onish davri yangi motivlarni keltirib 

chiqardi. Empirik bilimga qiziqish uyg‘onadi, dunyoning umumiy 

rasmidagi bilimning o‘rni va maqsadi haqidagi g‘oya o‘zgaradi. 

Nikolay Kuzanskiy muammolar konsepsiyasini "o‘rganilgan jaholat", 

ya’ni kelajakda yangi epistemologik strategiyani shakllantiradigan jaholat haqidagi 

bilim sifatida taqdim etadi.  Boshqa tomondan, falsafiy mulohaza tobora 

yuzlanmoqda, mavzu va uning bilim. Shu munosabat bilan ong kontseptsiyasi aslida 

Piter Abelard tomonidan kiritilgan tushunchalar mavjudligining individual qobiliyati 

va haqiqati sifatida amalga oshiriladi . F. Bekon tomonidan e’lon qilingan va XVII-

XVIII  asrlarda rivojlangan "fanlarning katta yaxshilanishi" yangi bilimlar 

shakllanishini - yangi Evropa ilmini keltirib chiqaradi. Bilimlarning yangi tashkil 

etilishi tanqidiy mulohaza va nazariy dizaynni talab qildi. 

Antik davr va o‘rta asrlarning epistemologik sxemalari bu muammolarni hal 

qila olmadi . Yilda o‘z joyida, bilim epistemologik tushunchasi falsafiy va uslubiy 

tushunchalarni qayta shaklini, olish boshlanadi haqida bilim mavzu-ob’ekt sxemalari 

asosida.                               

XX asrga qadar, epistemologiya o‘z institutsional shakllar bor, 

va tegishli muammoli ishlar asosan mantiq (asosan yilda ingliz tahliliy An’anaga) 

va uning ichidagi epistemologiya doirasida amalga oshirilardi . Biroq, XIX 

asrning oxiridan boshlab epistemologik muammolar epistemologik muammolardan 

xalos bo‘la boshladi . Tadqiqotchilar (birinchi navbatda mantiqchilar) sub’ektivlik 

va predmet-ob’ekt sxemalarini sensualistik va pozitivistik talqinlari natijasida hosil 

bo‘lgan psixologizmdan uzoqlashishga harakat qilishdi . XX asr, bu jarayon 

yo‘l yangi falsafiy va metodologik yo‘nalishlari va 

shakllantirish yondashuvlar. Analitik, operatsion, me’yoriy, tarkibiy va funktsional 

metodlar va bilimlarni o‘rganish usullari ishlab chiqilmoqda. 1970 yilda K. Popper 

(ob’ektiv bilimlar mazmuni) va oldinga "uchinchi dunyo" tushunchasini qo‘yib, 

epistemoloji erki uchun ontologik asos berdi.                         

Epistemologik tadqiqotlarning hozirgi holatini belgilaydigan omillar qatoriga 

quyidagilar kiradi: 

1.      Bilim va ob’ekt o‘rtasidagi munosabatlar faqat kognitiv vaziyatlardan 

tashqariga chiqadi. Murakkab amaliyotlar paydo bo‘lmoqda, bu erda bilishdan 

tashqari, boshqa faoliyat turlari bo‘yicha bilimlarning ishlashini ham hisobga olish 

kerak : muhandislik, loyihalash, boshqarish, o‘qitish.    

2.      "Haqiqat" ning klassik aloqasi bir qator boshqa munosabatlar bilan 

to‘ldiriladi (va ba’zan almashtiriladi): "izchillik", "to‘liqlik", "izohlanuvchanlik", 

"realizatsiya" va boshqalar .     



114 

 

3.      Bilimlar tipologiyasi tobora kengayib boradi va farqlanadi: metodologik, 

tabiiy-ilmiy, gumanitar va muhandislik-texnik bilimlar bilan bir qatorda uning o‘ziga 

xos variantlari ajralib turadi.    

4.       Bilimning semiotik tuzilishi tadqiqotning maxsus predmetiga aylanadi. 

5.      "Bilim" dan tashqari, boshqa epistemologik birliklar (masalan, 

"tillar") intensiv ravishda tekshirilmoqda .  

Skientistizm inqirozi vujudga keldi: ilmiy bilimlar endi bilimning asosiy shakli 

sifatida qaralmayapti va an’anaviy tarixiy va ma’naviy amaliyotlar bilan bog‘liq 

bo‘lgan aql-idrok komplekslari an’anaviy ratsionallik g‘oyalaridan 

tashqariga chiqmoqda.   

Nazorat savollari: 

1.  Neorealizm va lingvistik tahlilning maqsad va vazifalari nima? 

2. Mantiqiy pozitivizm neopozitivizmning shakli sifatida? 

3. Analitik epistemologiya deganda nimani bilasiz? 

Asosiy adabiyotlar: 

1. Falsafa. Darslik. //Ahmedova M.A. umumiy tahriri ostida. –T.: O‘zbekiston 

faylasuflari Milliy jamiyati nashriyoti., 2006. 

2. Osnovi filosofii. Uchebnik. Izdanie 2-e, pererabotannoe, dopolnennoe. /Pod 

red.M.A.Axmedovoy, V.S.Xana. – T.: Mehnat. 2004.  

3. Shermuxamedova N.A. Falsafa.Darslik. -T.: Noshir, 2012.  

Qo‘shimcha adabiyotlar: 

1. Rasulev E., Igoshin V., Abdullaeva G. Osnovi filosofii. Uchebnoe posobie. 

–T.: Iqtisod-moliya, 2012. 

2. To‘raev B. Borliq:mohiyati, shakllari, xususiyati. –T.:O‘zRFA Falsafa va 

huquq instituti, 2011. 

3. Tulenov J.,Tulenova G.,Tulenova K.Falsafa.Darslik.–T.:Fan va texnologiya, 

2016. 

4. Tulenova K.,Izzetova E.M.,Agaronyan Yu.A.,Li E.V.Osnovi filosofskoy 

nauki. Uchebnoe posobie.-T.: TGPU, 2015. 

5. Falsafa qomusiy lug‘at. –T.: Sharq, 2004. 

6. Shermuxamedova N.A. Falsafaga kirish. –T.:Noshir,2012.  

7. Shermuxamedova N.A.Gnoseologiya– bilish nazariyasi.–T.: Noshir, 2009. 

8. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. Izohli lug‘at. –T.: Tamaddun, 2015. 

9. Sharipov M. Fayzixo‘jaeva D. Mantiq. –T.: Unversitet, 2007. 

10. To‘raev B. Mantiq: masalalar va mashqlar. – T.,2009. 

11. Nurmatova M. Shaxs kamolotida axloqiy va estetik qadriyatlar uyg‘unligi. 

– T.: Universitet, 2009. 

12. Muhammadjonova L.,Obidjonova F.Etiket.O‘quv qo‘llanma.–T.: Univer-

sitet, 2013. 



115 

 

13. Umarov E., Zagirtdinova F. Etika. Prikladnaya etika / Monografiya. – T.: 

Noshir, 2012. 

14. Karmin A.S., Bernaskiy G.G. Filosofiya. –M., 2009. 

15. Slovar filosofskix terminov. –M.:Infra-M, 2010. 

16. Guseynov A.A., Apresyan R.G. Etika. Uchebnik. –M.: Gardariki, 2013.  

17. Krivsun O.A. Estetika. –M.: Gardariki, 2013.  

 

Internet saytlar: 

1. http://www.ziyonet.uz  

2. www.library.ziyonet uz. 

3. http://www.faylasuf.uz 

4. http://booksss.ru filosofiya//Slovar_Philosof.rar  

5. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Alekseev P., Panin A. 

Filosofiya. M., 2014. 

6. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/   

  Pod red. V.N. Lavrienko.  M., 2013. 

7. http://znanium.com/bookread2.php?book=309109. Filosofiya/ Pod red.  V.P. 

Koxanovskogo.  M., 2013.      

8.  Biblioteka Fort/Da: http//yanko.lib/ru Filosofiya. Pod red. A.F.Zotova, 

V.V.Mironova, A.V.Razina. Uchebnik dlya vuzov. M.:MGU.2004. 

9. LOGIC.RU Portal/ Biblioteka // http://logic.ru/ru Voyshvillo E.K., Degtyarev 

E.K. Logika.Uchebnik. –M.: Vlados, 2001. 

10. http://logic.philosophy.pu.ru/Bocharov V.A.,Markin V.I.Osnovы logiki. 

M.: Forum-INFRA-M, 2005. 

11. http://booksss.ru/logika// Bocharov V.A., Markin V.I. Vvedenie v logiku: 

Uchebnik. M.: ID «FORUM», 2008. 

12. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Adorno T.V. 

Esteticheskaya teoriya. M., 2001. 

13. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Bыchkov V.V. 

Estetika. M., 2003. 

14. Nauchnaya biblioteka MGU   http://www.lib.msu.ru  Sotsiokulturnыe 

problemы dizayna. Rostov-na-Donu, 2008. 

  



116 

 

IV.AMALIY MASHGʻULOT MATERIALLARI 
 

1- Amaliy mashg’ulot: “ Sistema, element, struktura va funksiya falsafiy 

tushunchalar sifatida” (2 soat) 

 

Maqsad va vazifalar: 

1. Kirish (10 daqiqa). O'qituvchi darsning maqsadi va vazifalarini, shuningdek, 

baholash mezonlarini tushuntiradi. Tinglovchilarlar asosiy tushunchalar: falsafa, fan, 

fan falsafasi, sentizm, antiscientizm, metodologiya, gnoseologiya, ontologiya, 

aksiologiya, gnoseologiya, mantiq, fan tarixi, aniq fanlar falsafasi bilan tanishadilar. 

2. Guruhda ishlash (30 daqiqa). Tinglovchilarlar 3-4 kishidan iborat 

guruhlarga bo‘linadi va ularga topshiriq beriladi: zamonaviy fanlardan (masalan, 

fizika, biologiya, psixologiya, sotsiologiya, iqtisod, san’at tarixi va boshqalar) birini 

tanlash va uning falsafiy jihatlarini tahlil qilish. Buning uchun ular quyidagi 

savollarga javob berishlari kerak: 

➢ Ushbu fanning predmeti va uslubining o'ziga xos xususiyatlari nimada? 

➢ Ushbu fanning asosiy muammolari va paradigmalari nimalardan iborat? 

➢ Ushbu fan bilan bog'liq asosiy falsafiy tushuncha va nazariyalar qanday? 

➢ Ushbu fan doirasida qanday asosiy falsafiy muammolar yuzaga keladi? 

➢ Bu fanning rivojlanishi va tanqid qilinishida falsafaning o‘rni qanday? 

➢ Bu fanning madaniyat, jamiyat va odamlarga ta’siri qanday? 

➢ Kelgusida ushbu fanni rivojlantirish istiqbollari qanday? 

     Tinglovchilarlar topshiriqni bajarish uchun turli ma'lumotlar manbalaridan, 

jumladan, Internet manbalaridan foydalanishlari mumkin. Agar kerak bo'lsa, ular 

yordam yoki maslahat uchun o'qituvchiga murojaat qilishlari mumkin. 

3. Natijalar taqdimoti (30 daqiqa). Har bir guruh o'z ishini taqdimot shaklida 

taqdim etadi, asosiy tezislar va dalillar bilan slaydlarni ko'rsatadi. Taqdimot qisqa, 

aniq va qiziqarli bo'lishi kerak. Har bir taqdimotdan so'ng o'qituvchi va boshqa 

tinglovchilarlar savollar berishlari, o'z fikrlarini bildirishlari, taqdimotni tanqid 

qilishlari yoki to'ldirishlari mumkin. O'qituvchi, shuningdek, har bir ish bo'yicha o'z 

bahosini va fikr-mulohazalarini beradi, kuchli va zaif tomonlarini ko'rsatadi, 

shuningdek, yaxshilash bo'yicha tavsiyalar beradi. 

4. Xulosa (10 daqiqa). O'qituvchi darsni yakunlaydi, asosiy xulosalar va 

tinglovchilarlar tomonidan olingan foydali bilimlarni ta'kidlaydi. Shuningdek, u dars 

mavzusining zamonaviy ilmiy dunyo va butun jamiyat uchun dolzarbligi va 

ahamiyatiga e'tibor qaratadi. U o‘quvchilardan darsda nimalarni eslab qolganligini, 

nima yoqdi, nima yoqmadi, deb so‘raydi, o‘zining va boshqalarning ishiga baho 

berishni so‘raydi. Tinglovchilarlarga ishtiroki va faolligi uchun minnatdorchilik 

bildirib, o‘qishlarida muvaffaqiyatlar tilaydi. 

 



117 

 

Mavzuning qisqacha bayoni: 

 Sistemalar klassifikatsiyasi: 

1. moddiy va abstrakt  

Moddiy sistemalarning o‘zi: 

1. noorganik tabiatdagi sistmelar (M.,fizik, ximik, geologik) 

2. tirik sistemalarga (M., organizm, tur, ekosistema) 

3. Sotsial sistemalarga (M., oila, sinflar). 

Abstrakt sistemalar inson tafakkurining mahsulidir Ularni ham turlarga bo‘lish 

mumkin: 

1. Gipotezalar, nazariyalar, nazariyalarning bir-birini almashtirish jarayoni. 

2. Abstrakt sistemalarga sistemalarning tiplari haqidagi ilmiy bilimlar ham 

kiradi. 

Ayni paytda, o‘zgarishiga qarab statik va dinamik sistemalar farqlanadi: 

1. Statik sistema – ma’lum hajmdagi gazning ravnovesiya holati 

2. Dinamik sistema vaqt davomida o‘z holatini o‘zgartirib boradi. M., organizm. 

 Shuningdek, sistemani tashkil etuvchi elementlarning aloqasi, o‘zaro ta’siri 

kuchsiz yoki kuchliligiga qarab a) noorganik va b) organik sistemalarni ajratish 

mumkin. 

1. Noorganik sistemalarda elementlar o‘zaro  aloqada bo‘lsa-da, sistema bilan 

aloqa uzilgan paytda o‘zining ayrim xossalarinigina yo‘qotishi, lekin mustaqil ob’ekt 

sifatida mavjud bo‘lishi mumkin. 

2. Organik sistemalarda esa elementning butunlik doirasidan tashqarida mavjud 

bo‘lishi mumkin emas. Masalan, biologik organizmning ayrim elementi (yurak) 

undan tashqarida mavjud bo‘lishi mumkin emas. 

Sistema uni tashkil etuvchi elementlar o‘rtasidagi aloqa bilangina emas, balki 

uni o‘rab turgan muhit bilan bo‘ladigan aloqasi bilan ham xarakterlanadi. 

 Aynan muhit bilan o‘zaro ta’sirda sistema o‘zligini namoyon qiladi: 

1. muhit ta’siriga javob qaytaradi (reaktivnoe povedenie). 

2. Tashqi muhitga ko‘nikadi (adaptivnoe povedenie). 

3. Muhitga o‘z maqsad, vazifalari, ehtiyojlaridan kelib chiqqan holda 

o‘zgartirish kiritadi. 

Predmet, hodisalarga ular o‘rtasidagi aloqalar nuqtai nazaridan yondashish 

sistema, struktura, element tushunchalarini ishlab chiqish uzoq vaqt filosofiya 

bag‘rida rivojlanib keldi. 

Lekin ijtimoiy praktika rivojlanishida murakkab jarayonlar, ishlab chiqarish 

protsesslari, texnikalarning paydo bo‘lishi, ularni tashkil etuvchi tomonlar hamda  

ular o‘rtasidagi aloqalarni chuqurroq o‘rganishni taqozo qildi. 

Shu tariqa filosofiya erishgan yutuqlarga tayangan sistemali yondashuv metodi 

shakllanadi. 



118 

 

Sistemali yondashuv deganda murakkab texnik, biologik, sotsial va h.k. 

sistemalarni o‘rganish, yaratish va foydalanishga qaratilgan metodlar majmui 

tushuniladi. 

 

2-Amaliy mashg‘ulot: “Gnoseologik ta’limotlar va ularning zamonaviy tahlili” 

(2 soat)  

Mashg‘ulot maqsadi: 

Tinglovchilarga gnoseologik ta’limotlarning asosiy g‘oyalari bilan tanishish, 

ularni zamonaviy ilmiy va texnologik yutuqlar bilan bog‘lash hamda mustaqil tahlil 

qilish ko‘nikmalarini shakllantirish. 

Mashg‘ulot shakli: 

➢ Guruhli munozara 

➢ Analitik tahlil 

➢ Amaliy topshiriqlar 

Gnoseologik yondashuvlarni tushunish. 

Topshiriq: Tinglovchilar kichik guruhlarga bo‘linib, har bir guruh quyidagi 

gnoseologik yondashuvlardan birini o‘rganadi va taqdimot tayyorlaydi: 

➢ Ratsionalizm 

➢ Empirizm 

➢ Pragmatizm 

➢ Krititsizm 

➢ Fenomenologiya 

➢ Postmodernizm 

Tayyorlov bosqichida quyidagilar muhokama qilinadi. 

➢ Yondashuvning asosiy tamoyillari 

➢ Asosiy vakillari va ularning fikrlari 

➢ Bugungi kundagi ahamiyati 

Taqdimot natijasida: Har bir guruh o‘ziga ajratilgan yondashuv bo‘yicha 

qisqacha taqdimot qiladi. 

Zamonaviy tahlil. 

Topshiriq: Har bir guruh tanlagan gnoseologik yondashuvni zamonaviy ilm-

fan, texnologiya va jamiyatga qanday tatbiq etish mumkinligini muhokama qiladi. 

Quyidagi savollarga javob beriladi: 

➢ Ushbu ta’limot hozirgi zamon ilm-fan va texnologiyalariga qanday ta’sir 

qiladi? 

➢ Sun’iy intellekt, neyrobiologiya yoki ijtimoiy tarmoqlar gnoseologik 

tamoyillar nuqtai nazaridan qanday tahlil qilinadi? 

➢ Haqiqat, bilim va inson ongining zamonaviy talqini qanday shakllanmoqda? 



119 

 

Natija: Har bir guruh o‘z fikrlarini muhokama qilgan holda umumiy xulosalar 

tayyorlaydi. 

 

Amaliy misollar orqali tahlil. 

Topshiriq: Quyidagi zamonaviy hodisalar gnoseologik yondashuvlar asosida 

qanday izohlanishini muhokama qiling: 

1. Sun’iy intellektga asoslangan bilim olish jarayoni (ChatGPT, Google Bard, va 

boshqalar). 

2. Ijtimoiy tarmoqlardagi axborot oqimi va haqiqat tushunchasi. 

3. Virtual haqiqat va bilim olishning yangi shakllari. 

Har bir masala bo‘yicha guruh a’zolari turli gnoseologik yondashuvlarga 

asoslangan holda izoh beradi. 

Xulosa va baholash 

➢ Guruhlar o‘z fikrlarini taqdim qiladi. 

➢ O‘qituvchi umumiy xulosalar chiqaradi va zamonaviy gnoseologik 

muammolarni muhokama qiladi. 

➢ Tinglovchilar mashg‘ulotdan olgan bilimlari va fikrlarini yozma yoki og‘zaki 

shaklda taqdim etadilar. 

Bu amaliy mashg‘ulot tinglovchilar bilimini mustahkamlash, zamonaviy tahlil 

qilish ko‘nikmalarini shakllantirish va gnoseologiyaning bugungi dolzarb 

muammolar bilan bog‘liqligini tushunishga yordam beradi. 

 

3-Amaliy mashgulot: “Pragmatizim falsafasi va uning zamonaviy talqini” 

(2 soat) 

Mashg‘ulot maqsadi 

➢ Tinglovchilarga pragmatizm falsafasining asosiy tamoyillarini tushuntirish. 

➢ Pragmatizmning zamonaviy ilm-fan, texnologiya va jamiyatdagi o‘rnini tahlil 

qilish. 

➢ Amaliy misollar asosida pragmatizm yondashuvini qo‘llash ko‘nikmalarini 

shakllantirish. 

Mashg‘ulot shakli 

➢ Kichik guruhlarda ishlash 

➢ Munozara va bahs 

➢ Real hayotiy misollar asosida tahlil 



120 

 

Pragmatizmning asosiy tushunchalarini tushunish. 

 Topshiriq: 

    Tinglovchilar 3-4 kishidan iborat guruhlarga bo‘linadi va quyidagi savollarga 

javob izlashadi: 

1. Pragmatizm falsafasining asosiy g‘oyalari qanday? 

2. Uilyam Jeyms, Jon Dyui va Charlz Pirsning pragmatizmga qo‘shgan hissasi 

nimalardan iborat? 

3. Haqiqat tushunchasi pragmatizmda qanday talqin etiladi? 

4. Pragmatizm va zamonaviy ilmiy uslub o‘rtasida qanday bog‘liqlik bor? 

Natija: Har bir guruh qisqacha taqdimot tayyorlaydi va tushunchalarni umumiy 

muhokama qiladi. 

Pragmatizmning zamonaviy talqini. 

Topshiriq: 

        Har bir guruh quyidagi mavzulardan birini tanlab, pragmatizm yondashuvi 

asosida tahlil qiladi: 

1. Ta’lim: Zamonaviy ta’lim tizimida pragmatizm qanday qo‘llaniladi? 

(masalan, amaliy bilim, interfaol ta’lim, eksperimental o‘rganish) 

2. Texnologiya va innovatsiya: Sun’iy intellekt va texnologik taraqqiyot 

pragmatizm tamoyillari bilan qanday bog‘liq? 

3. Ijtimoiy tarmoqlar va ommaviy axborot vositalari: Axborotning haqiqatga 

mosligini pragmatistik nuqtai nazardan qanday baholash mumkin? 

4. Biznes va menejment: Korxonalarning qaror qabul qilish jarayonida 

pragmatizm qanday rol o‘ynaydi? 

Natija: Har bir guruh o‘z mavzusi bo‘yicha tahlil natijalarini taqdim etadi va 

boshqa guruhlar bilan fikr almashadi. 

Hayotiy vaziyatlar asosida muhokama. 

Topshiriq: 

        Tinglovchilarga quyidagi hayotiy vaziyatlardan biri yoki bir nechtasi beriladi. 

Ular pragmatizm yondashuvi asosida ushbu vaziyatlarga qanday yechim topish 

mumkinligini muhokama qilishadi: 

1. Sun’iy intellekt yordamida kasb tanlash. 

❖ Biror inson sun’iy intellekt maslahatiga asoslanib kasb tanlashi 

pragmatizm nuqtai nazaridan qanday baholanadi? 

2. Fake news va haqiqat. 

❖ Internetda tarqalgan ma’lumotlarning haqiqiyligini pragmatizm 

yondashuvi orqali qanday aniqlash mumkin? 



121 

 

3. Karyera va shaxsiy rivojlanish 

❖ Pragmatistik yondashuv bilan inson qanday qilib karyera tanlaydi va 

rivojlanadi? 

Natija: Tinglovchilar har bir vaziyat bo‘yicha o‘z fikrlarini bildiradilar va 

pragmatizm tamoyillariga mos echimlarni muhokama qiladilar. 

Xulosa va baholash. 

❖ Har bir guruh o‘z xulosalarini taqdim qiladi. 

❖ O‘qituvchi pragmatizmning amaliy qo‘llanilishi bo‘yicha yakuniy fikr 

bildiradi. 

❖ Tinglovchilar pragmatizm yondashuvi asosida o‘z hayotiy qarorlarini qanday 

qabul qilishlari mumkinligi haqida o‘z fikrlarini yozma yoki og‘zaki shaklda 

bayon qiladilar. 

Bu mashg‘ulot pragmatizm falsafasini nafaqat nazariy, balki amaliy jihatdan 

ham tushunishga yordam beradi. 

 

4-Amaliy mashg‘ulot: O‘zbekistonda yangilanish konsepsiyasining ijtimoiy-

falsafiy asoslari. (2 soat) 

Mashg‘ulot maqsadi 

➢ Talabalarga O‘zbekistonda yangilanish jarayonlarining ijtimoiy-falsafiy 

asoslarini tushuntirish. 

➢ Modernizatsiya, innovatsiya va islohotlar jarayonlarining falsafiy mazmunini 

ochib berish. 

➢ Amaliy tahlil qilish va tanqidiy fikrlash ko‘nikmalarini shakllantirish. 

Mashg‘ulot shakli 

➢ Guruhlarda ishlash 

➢ Munozara va tahlil 

➢ Real holatlar asosida muhokama 

Yangilanish tushunchasining nazariy asoslari 

Topshiriq: 

Talabalar quyidagi savollar bo‘yicha fikr yuritadi va muhokama qiladi: 

1. Yangilanish nima va u qanday falsafiy mazmunga ega? 

2. O‘zbekistonda modernizatsiya va innovatsion rivojlanish qanday amalga 

oshmoqda? 

3. Yangilanish jarayonlarining ijtimoiy, siyosiy va madaniy jihatlari qanday 

namoyon bo‘lmoqda? 

4. Islohotlar va yangilanish o‘rtasidagi bog‘liqlik nimada? 

Natija: Talabalar har bir savol bo‘yicha o‘z fikrlarini bayon qiladi va umumiy 

xulosalar chiqaradi. 



122 

 

O‘zbekistonda yangilanishning asosiy yo‘nalishlari. 

Topshiriq: 

         Har bir guruh quyidagi yo‘nalishlardan birini tanlab, ularning yangilanish 

konsepsiyasiga ta’sirini o‘rganadi va taqdimot tayyorlaydi: 

1. Ijtimoiy yangilanish: Ijtimoiy adolat, gender tengligi, yoshlar siyosati, ta’lim 

tizimidagi islohotlar. 

2. Siyosiy yangilanish: Davlat boshqaruvi, qonunchilik, fuqarolik jamiyati 

rivojlanishi. 

3. Madaniy yangilanish: Milliy an’analar va zamonaviylik uyg‘unligi, san’at 

va madaniyat sohasidagi o‘zgarishlar. 

4. Texnologik yangilanish: Raqamli iqtisodiyot, innovatsion texnologiyalar, 

sun’iy intellekt va axborot texnologiyalari. 

5. Ekologik yangilanish: Barqaror rivojlanish, ekologik muammolar va ularni 

hal qilish choralari. 

         Natija: Guruhlar o‘z yo‘nalishi bo‘yicha tahlil natijalarini taqdim etadi va 

boshqa guruhlar bilan fikr almashadi. 

Amaliy tahlil va munozara 

Topshiriq: 

        Talabalarga quyidagi mavzular bo‘yicha real holatlar beriladi va ular yangilanish 

konsepsiyasi asosida qanday yechim topish mumkinligini muhokama qilishadi: 

1. Raqamli transformatsiya: O‘zbekiston davlat boshqaruvida raqamli 

texnologiyalarni joriy etishning afzallik va kamchiliklari qanday? 

2. Ta’lim tizimidagi o‘zgarishlar: Kredit-modul tizimi, xalqaro universitetlar va 

ta’lim sifatini oshirish masalalari yangilanish konsepsiyasi bilan qanday 

bog‘liq? 

3. Ekologik islohotlar: Orol fojiasi va uning oqibatlarini yumshatish bo‘yicha 

amalga oshirilayotgan islohotlar qanday falsafiy asosga ega? 

4. Yoshlar va innovatsiya: O‘zbekistonda startaplar, yosh tadbirkorlik va 

innovatsion iqtisodiyot qanday rivojlanmoqda? 

Natija: Talabalar har bir mavzu bo‘yicha o‘z fikrlarini bildiradilar va yangilanish 

konsepsiyasiga mos keladigan yechimlarni taklif qilinadi. 

Bu mashg‘ulot O‘zbekistonda yangilanish konsepsiyasining ijtimoiy-falsafiy 

asoslarini nafaqat nazariy, balki amaliy jihatdan ham tushunishga yordam beradi. 

 

 

 

 

 



123 

 

V.KO‘CHMA MASHGʻULOT MATERIALLARI 
 

1- Ko‘chma mashg‘ulot: “Falsafa fanining zamonaviy fanlar tizimida tutgan 

o‘rni” (6 soat). 

Ko‘chma mashg‘ulot mazmuni:  

Falsafa insoniyat tarixining eng qadimgi va dolzarb fanlaridan biri bo'lib, 

dunyo haqidagi bilimlar tizimini, insonning o'z o'zini anglashi va uning jamiyatdagi 

o'rni haqidagi g'oyalarni o'rganadi. 

1. Kirish 

• Talabalarni ko‘chma mashg‘ulot maqsadi va vazifalari bilan tanishtirish. 

• Falsafaning umumiy tushunchasi va uning fanlar tizimidagi o‘rni haqida 

qisqacha ma’lumot. 

2. Asosiy qism 

• Falsafaning boshqa fanlar bilan aloqasi: 

o Gumanitar va ijtimoiy fanlar (sotsiologiya, siyosatshunoslik, tarix) 

bilan bog‘liqligi. 

o Aniq va tabiiy fanlar (fizika, kimyo, biologiya) bilan munosabati. 

o Texnologik fanlar (informatika, sun’iy intellekt) bilan integratsiyasi. 

• Falsafaning dolzarb muammolari: 

o Axborot jamiyati va falsafa. 

o Ekologik va bioetik masalalar. 

o Sun’iy intellekt va texnologik taraqqiyotning falsafiy jihatlari. 

3. Amaliy mashg‘ulot 

• Talabalar kichik guruhlarga bo‘linadi va falsafaning fanlararo ahamiyati 

bo‘yicha muhokama olib boradi. 

• Har bir guruh o‘z xulosalarini taqdim qiladi. 

4. Yakuniy xulosa 

• Mashg‘ulot natijalari muhokama qilinadi. 

• Talabalarning fikr-mulohazalari tinglanadi. 

• Falsafaning zamonaviy jamiyat va fanlar rivojlanishidagi o‘rni bo‘yicha 

yakuniy tahlil beriladi. 

Bu mashg‘ulot falsafaning nafaqat nazariy, balki amaliy jihatlarini ham tushunishga 

yordam beradi. 

2-Ko‘chma mashg‘ulot: “Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo va 

yechimlar”. (2 soat) 

Ko‘chma mashg‘ulot mazmuni: “Agnostisizm va in’ikos nazariyasi: muammo 

va yechimlar” 

1. Kirish 

• Mashg‘ulotning maqsadi va vazifalari bilan talabalarni tanishtirish. 

• Agnostisizm va in’ikos nazariyasining umumiy tushunchalari: 

o Agnostisizm — bilish jarayonining cheklanganligi, inson ongining 

barcha borliqni to‘liq bilishi mumkin emasligi haqidagi qarash. 

o In’ikos nazariyasi — ong moddiy borliqni aks ettiradi, bilimlarimiz 

atrof-muhitning ob’ektiv haqiqatini ifodalaydi degan g‘oya. 



124 

 

2. Asosiy qism 

• Agnostisizm muammolari: 

o Ob’ektiv haqiqatni to‘liq bilish mumkinmi? 

o Bilimlarimiz doimiy ravishda nisbiylik xususiyatiga egami? 

o Gnoseologik skeptitsizm (bilish imkoniyatlariga shubha bilan qarash) 

va uning zamonaviy shakllari. 

• In’ikos nazariyasi va uning yechimlari: 

o Inson ongi borliqni faol aks ettirishi va bilish jarayoni har doim 

rivojlanib borishi. 

o Fan va texnologiyaning taraqqiyoti bilish imkoniyatlarini kengaytirishi. 

o Amaliy faoliyat — bilimlarning haqiqatligini tekshirish vositasi 

sifatida. 

3. Amaliy mashg‘ulot 

• Talabalar kichik guruhlarga bo‘linadi va quyidagi savollar bo‘yicha munozara 

olib boradilar: 

o "Haqiqat mutlaqmi yoki nisbiy?" 

o "Inson bilimlari chegaralanganmi?" 

• Har bir guruh o‘z fikrlarini asoslab taqdim qiladi. 

4. Yakuniy qism 

• Munozaralardan xulosa chiqariladi. 

• Agnostisizm va in’ikos nazariyasining zamonaviy ahamiyati haqida 

umumlashma fikr bildiriladi. 

• Talabalar fikrlari va savollariga javob beriladi. 

Natija: Mashg‘ulot natijasida talabalar inson bilish imkoniyatlari, haqiqat va 

bilimlarning cheklanganligi, ularning aks etish jarayonlarini chuqurroq tushunib 

oladilar. 

  



125 

 

VI.GLOSSARIY 

A 

A – (lot. affirmo) – «tasdiqlayman» so‘zining birinchi unli harfi bo‘lib, formal 

mantiqda umumiy tasdiq hukmni ifodalovchi simvol 

A (inkor A) – Matematik mantiqda murakkab mulohaza bo‘lib, bu mulohaza, «A xato 

bo‘lgandagina to‘g‘ri bo‘ladi va aksincha, A to‘g‘ri bo‘lganda xato bo‘ladi» degan 

fikrning simvolik ifodasidir. Masalan, bu predmetning oqligi xato bo‘lsa, uni oq 

degan fikrning to‘g‘riligi xatodir, agar bu predmetning oqligi to‘g‘ri bo‘lsa, uni oq 

degan fikrning xatoligi haqiqat emas. Bu mulohaza «A emas» yoki qayerda A xato 

bo‘lsa, «A to‘g‘ri emas» deb o‘qiladi.  

A (qo‘sh inkor A) – matematik mantiqda ikki marta inkorni anglatib, inkorni inkor 

tasdiqni bildiradi. A ( A (ikki marta inkor A ( A ga tengdir deb o‘qiladi). Masalan, 

«Bu kishi ilg‘or emas degan gap to‘g‘ri emas», degan fikrdan «bu kishi ilg‘or» degan 

fikr kelib chiqadi.       

Av(A – matematik mantiqda “uchinchisi  istisno” qonunining simvolik ifodasidir. «A 

yoki A emas» deb o‘qiladi.  

Absolyut aynanlik – metafizik filosofiyada ishlatiladigan termin bo‘lib, bu 

ta’limotga ko‘ra predmet hamma vaqt o‘z-o‘ziga tengdir. Bu prinsip ontologik nuqtai 

nazardan voqelikka ziddir. Chunki narsa va hodisalar har doim rivojlanib turadi. 

Demak, narsalar o‘z-o‘ziga teng bo‘lmay qoladi.   

   Abstraksiyalash (lot. abstractio – uzoqlashuv, mavhumlik) – tushuncha hosil 

qilishning muhim usullaridan. Abstraksiyalash yordamida buyum va hodisalarning 

muhim xususiyatlarini fikran ajratamiz va ularni buyumlar, hodisalarning ikkinchi 

darajali va ahamiyati kam xususiyatlaridan chetlashtiramiz.  

Abstrakt tushuncha – buyumlarning ayrim belgilari, munosabatlarini fikran 

ajratib,tushunchada aks ettirilishi. Masalan, «botirlik»,  «tozalik» kabi. 

Absurd – (lot. bema’ni, behuda) – biror tezisni isbotlashda uchraydigan mantiqiy 

xato. Bunday xato (redictio ad absurdum) biror mantiqqa zid bo‘lgan bema’ni 

xulosaga  kelish deb ataladi.  

Avtomatik mantiq – matematik mantiqning maxsus sohasi bo‘lib, diskret boshqarish 

sistemasi haqidagi ta’limotdir. 

Agnostitsizm (grek. a – yo‘q, gnosis – bilish, bilib bo‘lmaydigan) - dunyoni bilib 

bo‘lmaydi, degan ta’limot bo‘lib, unga ko‘ra inson  narsalarning mohiyatini bilishga, 

ular xaqida aniq bilimga ega bo‘lishga  qodir emasdir.  

Ajratib ko‘rsatuvchi hukm – ma’lum belgi faqat o‘sha predmetga tegishli ekanini 

ko‘rsatuvchi hukm.  

Aylantirish (lot. abversio) - bevosita hulosa chiqarish bo‘lib, bunda tasdiq hukm 

inkorga yoki inkor tasdiq hukm holiga keltiriladi. Aylantirish natijasida hukmning 

sifati o‘zgaradi, lekin mazmuni saqlanib qoladi. 



126 

 

Ayiruvchi (dizyunktiv) hukm – bir necha hukmlar yoki (v) bog‘lovchi orqali 

murakkab hukmni tashkil etadi. Bu ikki xil: qat’iy ayiruvchi va oddiy ayiruvchi hukm 

ko‘rinishda bo‘ladi. 

Ayiruvchi (dizyunktiv) sillogizm – katta asos ayiruvchi hukmdan, kichik asos va 

xulosa esa qat’iy hukmdan iborat bo‘ladi, uning ikki xil modusi bor. 

Ayniyat qonuni (lot. lex indentitatis) - formal mantiqning asosiy qonunlaridan bo‘lib, 

bu qonunga ko‘ra muhokama jarayonida ma’lum predmet to‘g‘risidagi fikr hajm 

jihatidan barqaror muayyanlikni saqlashi kerak. Bu qonun fikrni aniq ifodalashni 

talab qiladi. Muhokamada har bir tushuncha aynan bir ma’noda ishlatilmog‘i lozim. 

Uning formulasi A=A dir. 

Aksioma (grek. axioma – qabul qilingan holda) – ma’lum nazariyani isbotlash uchun  

isbotsiz qabul qilingan tushuncha. Mantiq fanida aksioma isbotsiz qabul qilingan 

haqiqat ma’nosida ishlatiladi. U ilmiy nazariyalarning deduktiv hulosalar chiqarish 

yordamida tashkil topish usullaridan biri. Shuning uchun «deduktiv metod» va 

aksiomatik metod ko‘pincha  aynan tushunchalar sifatida ishlatiladi. 

Alternativa (lot. alternare – almashmoq, navbat bilan qilmoq) – mumkin bo‘lgan 

qarama – qarshi ikki yoki bir necha holdan tanlab olish zaruriyati. Mantiqda ayiruvchi 

hukmning har bir qismi alternativa bo‘la oladi. 

Analiz va sintez (grek. analysis – ajratish, bo‘lish va qo‘shish, birlashtirish) Analiz 

yordami bilan buyumlar, hodisalar fikran qismlarga bo‘linadi. Sintezda esa qismlar 

fikran birlashtirilib, bir butun holiga keltiriladi. 

Analogiya (grek. analogia – o‘xshashlik, moslik) – ikki buyumning bir yoki bir necha 

belgilarining o‘xshashligi asosida boshqa belgilarning ham o‘xshashligi to‘g‘risida 

hulosa chiqarish. 

Antitezis (grek. antithesis – qarama-qarshi qo‘yish) – tezisga qarama–qarshi bo‘lgan 

tezis. 

Apagogik isbot (grek. apagoge – hulosa, apagogos – buruvchi, chiqaruvchi) –    

vositali isbotning bir turi bo‘lib, tezisning to‘g‘riligi bevosita argumentdan (asosdan) 

keltirilib chiqarilmaydi, antitezisning xatoligini isbotlash orqali dastlabki tezisning 

to‘g‘riligi isbotlanadi.  

Apodeyktik hukm yoki zaruriy hukm (grek. Apodeiktkos – ishonarli, aniq) –    

predikat va subyektdagi belgini zaruriy ravishda tasdiqlaydi yoki inkor qiladi. Bunday 

hukmlar narsa va hodisalar o‘rtasidagi zaruriy munosabatni aks ettiradi.  

Apologetika (grek. apologio – himoya, himoya nutqi) – biror nutq yoki fikrni himoya 

qilish (Apologiya ham ana shundan kelib chiqadi). 

Argument (lot. argumentum – isbot asosi) tezisni isbotlash uchun keltiriladigan fikr. 

Bunday fikrning to‘g‘riligi amaliyotda isbotlangan bo‘lishi kerak. 

Argument ad hominem – insonga doir degan xatoning lotin tilidagi ifodasi. Biror 

tezisning isboti uchun obyektiv voqelikda isbotlangan fikrlarni keltirish yo‘li bilan 

emas, balki mazkur odamning ijobiy yoki salbiy tomonini ko‘rsatish orqali isbotlash 



127 

 

usuli.  

Assertorik hukm – mavjudlik hukmi (lot. assero - tasdiqlayman) – qat’iy hukmning 

bir turi bo‘lib, predikat subyektdagi belgining mavjudligini tasdiqlaydi yoki inkor 

qiladi. Bu hukmda predikatlarda u yoki bu belgining mavjudligi yoki mavjud emasligi 

qayd qilinadi, xolos. 

Atributiv hukm (lot. atributum – belgilangan, bo‘lingan, qo‘shilgan) –  predikatda 

subyektga xos sifat va xususiyatlarni aks ettiruvchi hukm. 

Aforizm (grek. aphroismos – qisqa hikmatli so‘z) – u yoki bu fikrni qisqa, aniq va 

ishonarli, tugallangan shaklda bayon  etish. Bunday fikrlar murakkab narsalarning 

mohiyatini ochib berishga xizmat qiladi. Biroq, aforizm formal logik nuqtai nazardan 

tushuncha ta’rifi bo‘la olmaydi.  

Affirmativ hukm (lot. affermo - tasdiqlayman) – tasdiqlovchi hukmlar (umumiy 

tasdiq, juz’iy tasdiq, bu hukm ba’zida affirmatik hukm deb ham yuritiladi). 

 

B 

 

Barbara – sillogizmning birinchi figurasi va birinchi modusini (AAA) ifodalovchi 

belgi.  

Bevosita hulosa chiqarish – bir asosdan chiqarilgan xulosa. 

Birga bo‘ysunish -  tushunchalar o‘rtasidagi munosabat. 

Bir doirada aylanish  (lot. sirculus vitiosus) – isbotdagi yetarli asos qonunini buzish 

natijasida kelib chiqadigan mantiqiy xato. 

Birlashtiruvchi isbot – to‘liq induksiya yo‘li bilan isbotlash aytiladi. Bunda tezisning 

isboti uchun butun asoslar birlashgan holda amalga oshiriladi. Unda har bir asos 

mustaqil isbotlangan bo‘ladi. 

Butun va bo‘lak – obyektiv olamdagi narsa va hodisalarning o‘zaro aloqasi, predmet 

va ularning elementlari o‘rtasidagi munosabatni ko‘rsatuvchi falsafiy kategoriya. 

Bo‘lish qoidalari – formal mantiqda tushunchalarni bo‘lishning quyidagi qoidalari:  

1. bo‘lish teng hajmli (mutanosib) bo‘lmog‘i kerak;  

2. bo‘lishning bir va muhim asosi bo‘lmog‘i kerak;  

3. bo‘linmalar bir – birini istisno qilmog‘i kerak;  

4. bo‘lishda sakrash bo‘lmasligi kerak.  

 

V 

Versiya – (lot. versio – aylantirish, boshqa shaklga keltirish;  frans. –versio – tarjima, 

izohlab berish) – biron fakt, hodia va voqeaning bir-biridan farq qiluvchi bir necha 

turini taxminiy izohlashga aytiladi. Versiya xususiy gipotezaning bir turidir. 

Vositasiz va vositali isbot –Vositasiz isbotda tezisning to‘g‘riligi bevosita asoslar 

(dalillar) dan kelib chiqadi. Vositali isbotda esa tezisning to‘g‘riligi antitezisning  

xatoligini tasdiqlash yo‘li bilan asoslab beriladi. Masalan: Aning jinoyat 



128 

 

qilmaganligini isbotlash uchun «fuqaro A. jinoyat  qilgan» degan tezisning xatoligini 

isbotlash asosida birinchi tezisning to‘g‘riligini asoslaymiz. Bu ikki xil bo‘ladi: 

apogogik vositali isbot (q), ayiruvchi vositali isbot. Ayiruvchi vositali isbotda bir 

necha imkoniyatdan bittadan qolgani xato ekanini isbotlash yo‘li bilan tezis asoslab 

beriladi.  

 

G 

Genezis (grek. genesis – kelib chiqish) - ma’lum predmet va hodisalar  to‘g‘risidagi 

fikr hamda mulohazalarning paydo bo‘lishi, shakllanishi, tug‘ilishi.  

Genetik metod – predmet,  hodisalarning kelib chiqishi va rivojlanishini tahlil qilish 

asosida tadqiq etish usuli.  

Genetik ta’rif – ta’riflanayotgan buyumning kelib chiqishini ko‘rsatuvchi ta’rif.  

Gipoteza – (grek. hupothesis – asos, prinsip, faraz) – hali isbotlanmagan nazariy fikr, 

faraz. Gipoteza ma’lum natijalarni tug‘dirgan sabab haqida qilingan farazdir. 

Gipotezani ilgari surish, asoslash va isbotlash - ilmiy bilishning rivoji uchun zarur 

metoddir. Gipotezaning nazariyaga aylanishi uchun uni tekshirish kerak. Gipotezani 

tekshirish natijasida: a) uning ehtimolligi ortadi; b) haqiqatligi isbotlanadi, nazariyaga 

aylanadi; v) gipoteza rad etiladi. Barcha nazariyalar gipoteza bosqichini bosib o‘tadi. 

Gipoteza praktikada isbotlangandan so‘ng ishonarli nazariyaga aylanadi. 

Gipotetik – deduktiv metod – ilmiy  tekshirish usuli vositasida dastavval 

o‘rganilayotgan predmet haqida bir necha gipoteza keltiriladi. Keltirilgan gipotezalar 

asosida  deduktiv yo‘l bilan xulosa chiqariladi. Bu metod boshqa metodlar bilan 

(analiz, sintez, induktiv va b.) birga  qo‘llangandagina ahamiyatli bo‘ladi. 

Gnoseologiya (grek. gnosis – bilish, logos - ta’limot) – bilish nazariyasi, 

filosofiyaning muhim sohasi. 

 

D 

Deduktiv isbot - traditsion mantiqda isbotning shakllaridan biri bo‘lib, ayrim, yakka 

hukmlardan iborat bo‘lgan tezisning umumiy qoidalariga asoslanib isbotlash usuli. 

Deduktiv hulosa  -umumiy chin asoslardan shu umumiylikka kiruvchi xususiylik va 

yakkalik haqida yangi bilim beruvchi xulosa shakli. 

Deduksiya  (lot. deductio – xulosa chiqarish) – keng ma’noda xulosa chiqarishning 

asosiy usul va tadqiqot metodlaridan biri. 

Deklorativ  (lot. decloratio – ariza, izohlash) umumiy qoidaga asoslangan, biroq 

konkret asoslarga ega bo‘lmagan umumiy tarzdagi fikr. 

Demagog (gr.demagogos) – siyosat sohasida yolg‘on va’dalar bilan xalq ommasi 

oldida mashhur bo‘lishga tirishuvchi siyosatdon. 

Demagogiya – xalq ommasiga  yolg‘on va’dalar berib ularning hissiyotiga ta’sir etish 

orqali siyosatda muayyan maqsadlarni amalga oshirish usuli.  

Demonstratsiya (lot. demonstratio - ko‘rsatish) – isbotlash jarayonining tarkibiy qismi 



129 

 

bo‘lib, isbotlashning qanday usulda amalga oshirilishini ifodalaydi. 

Deontik mantiq – normativ tilning mantiqiy tuzilishini o‘rganuvchi mantiq. 

Shuningdek, normativ tushunchalar haqidagi ta’limot hamdir. Deontik mantiq 

modallik mantiqining bir qismi sifatida ham qaralib, mantiqning «albatta», «ruxsat 

etilgan», «befarq», «taqiqlangan» kabi xususiyatlarning funksiyalarini o‘rganadi. 

Deontik mantiq buyruq formasidagi ifodalarni o‘rganadi. 

Deontik modallik – «albatta», «ruxsat», «baribir» kabi modallik usullarini o‘z ichiga 

olgan fikrlarga xarakteristika berishdan iborat. Deontik modallik huquqshunoslik, 

etika kabi fanlarning ham o‘rganish obyektidir. 

Destruktiv dilemma (lot. destructivus – ruxsat beruvchi) - Oddiy va murakkab 

ko‘rinishda bo‘ladi.  

Determinizm va indeterminizm (lot. determinare – belgilash, aniqlash) –

hodisalarning zamonda o‘zaro aloqadorlik xarakteri haqidagi qarama–qarshi nuqtai 

nazarlar.  Determinizm hodisalar o‘rtasida umumiy qonuniyatli aloqa borligini e’tirof 

etadi. Indeterminizm  qonuniyatli aloqa borligini inkor etadi. 

Definitsiya (lot. definitio - ta’rif) – tushunchani ta’riflash. 

Dialektika (grek. dialegomai – suhbat olib bormoqdaman, muhokama qilmoqdaman) 

– rivojlanish to‘g‘risidagi  falsafiy  konsepsiya. Voqelik hodisalari ularning ichki  

rivojida, ziddiyatlar taqozosi bilan yuz beradigan o‘z harakatida deb o‘rgatadigan 

bilish nazariyasi va metodi.  

Dialektik mantiq – tafakkur harakatining umumiy qonunlari va formalari haqidagi 

fikr bilan obyektiv reallikni bilish yo‘llari to‘g‘risidagi, ya’ni falsafiy 

kategoriyalarning o‘zaro aloqadorligini tadqiq etuvchi fan. 

Dilemma (grek. di – ikki marta; lemma – gap, ikkilangan gap) – shartli-ayiruvchi 

sillogizmning shakllaridan biri. 

Diskussiya (lot. discussio – tekshirish, tahlil qilish) – birorta  muammoni muhokama 

qilish, u bo‘yicha bahs , tortishuv, munozara qilish. 

Dissident (lot. dissident – ixtilof, ko‘nmaslik) – ixtilofchi, buzg‘unchi. 

Distant – (lot. distatio - oraliq), logik qarama-qarshilik  bir predmet, hodisa to‘g‘risida 

aytilgan fikrga bir necha vaqt o‘tgandan so‘ng qarama-qarshi fikr aytish. 

Dixotomik bo‘lish (grek. dicha – va, home – ikki qismga ajratish) –tushunchalarning 

hajmini ikkita bir-biriga zid bo‘lgan qismga mantiqan bo‘lish. 

Dogma (grek. dogma – fikr, ta’limot) – qanday konkret sharoitda qo‘llanilishidan 

qat’i nazar tanqidiy ko‘z bilan tekshirilmay, ko‘r-ko‘rona qabul qilinuvchi  o‘zgarmas 

qoida, aqida. 

Dominant (lot. dominatio - hukmron) – hukmron g‘oya, biron narsaning bosh, sababi, 

asosiy tomoni. 

 

Ye 

 Ye – lotincha nego – inkor qilaman so‘zining birinchi unli harfi bo‘lib, umumiy inkor 



130 

 

hukmning simvolik ifodasi. 

Yetarli asos qonuni (lot. lex rationis determinantis siuye sufficiyentis) - formal mantiq 

qonunlaridan biri bo‘lib, unga ko‘ra har qanday chin fikr isbotlangan bo‘lishi , 

to‘g‘riligi isbotlangan boshqa bir fikrga asoslanishi kerak. 

Yeadem aberrare cnorda (lot.)-xatoni yana o‘sha joyidan takrorlash kerak emas.  

 

J 

Jins – bir sinfga kiruvchi predmetlarning mantiqiy tavsifi bo‘lib, bu sinf o‘z ichiga 

boshqa tur sinflarni qamrab oladi. Masalan: “daraxt” tushunchasi mevali va mevasiz 

daraxtlarga nisbatan jins bo‘lib, unga kiruvchi “mevali”, “mevasiz” lar daraxtning 

turlaridir. 

“Jins va tur” tushunchalari -  ularda hajmi katta tushuncha unga bo‘ysunadigan hajmi 

kichik tushunchaga nisbatan jins va aksincha, hajmi kichik tushuncha u bo‘ysunuvchi 

hajmi katta tushunchaga nisbatan tur tushuncha bo‘ladi. 

Juz’iy gipoteza – gipotezaning turi bo‘lib, u ayrim olingan faktlar asosida tahlil 

qilinadi. Ammo bunda ayrim hodisalarning sababi tahlili beriladi, xolos. Shunga ko‘ra 

u hodisalarning sababini ochib beruvchi umumiy ilmiy gipotezadan farq qiladi. 

Juz’iy hukm -  sinfga mansub predmetlar yoki ular belgilarining bir qismi to‘g‘risida 

tasdiq yoki inkor shaklida qilib aytilgan fikr. Masalan: Ba’zi Tinglovchilar 

havaskorlik to‘garagiga qatnashadi. 

Juz’iy inkor hukmi – miqdor jihatidan juz’iy, sifat jihatdan inkor hukmdir. Uning 

formulasi: Ba’zi  S – P emas. Ba’zi guruhlarda o‘zlashtirmaydigan Tinglovchilar 

yo‘q.  Lotin tilida «O» harfi  bilan  belgilanadi (Nego –inkor qilaman so‘zining 

ikkinchi unli harfi). 

Juz’iy  tasdiq hukm - miqdor  jihatdan juz’iy, sifat  jihatidan tasdiq hukm. Uning 

formulasi: «Ba’zi S – P dir».  Lotin tilida «I» harfi bilan belgilanadi (affirmo) – 

tasdiqlayman so‘zining ikkinchi unli harfi. 

 

Z 

Zaruriy  xulosa chiqarish -  deduktiv  hulosa chiqarishning boshqacha nomi. Unda  

asos bo‘lib keluvchi hukmlardan hulosa  muqarrar ravishda kelib chiqadi. Xulosa  

asoslarda imlitsit tarzda mavjud bo‘lib, o‘sha asoslardan natija o‘z-o‘zidan kelib 

chiqadi.  

Zaruriy hukm - predmet va uning belgilari muqarrar ravishda tasdiqlanadigan yoki 

inkor qilinadigan hukm. 

Ziddiyatsizlik qonuni (lot. lex contradictionis) - formal mantiqning asosiy 

qonunlaridan bo‘lib, u quyidagicha ifodalanadi: ayni bir predmet haqida aytilgan ikki 

o‘zaro bir-birini istisno etuvchi fikrlar ayni bir vaqtning o‘zida va aynan bir nisbatda 

birdaniga to‘g‘ri bo‘lishi mumkin emas. Masalan: «Pomir – baland tog‘». «Pomir – 

past tog‘». Bular birdaniga to‘g‘ri bo‘lishi mumkin emas. Uning formulasi:  ( (A ( 



131 

 

(A). Formulaning o‘qilishi: A va A emas bir vaqtda bo‘lishi mumkin emas.  

 

I 

I – (lot. Affirmo) – tasdiqlayman so‘zining  ikkinchi  unli harfi bo‘lib, u juz’iy tasdiq 

hukmni  ifodalovchi simvol. 

Ideal (grek. – idea – tarz, obraz, tushuncha) – kamolot, ayrim kishi, guruh, sinfning 

intilishi va xatti-harakatini biron-bir narsada namuna qilib belgilaydigan oliy maqsad. 

Ideal  matematik  mantiqda ma’nosi bo‘lmagan (juda bo‘lmaganda bir elementga  ega 

bo‘lgan) to‘plam bo‘lib, grekcha d harfi  bilan belgilanadi. 

Idealizatsiya - maxsus  abstrakt ideallashtirilgan obyektlar tuzishni ifodalovchi ilmiy 

tadqiqot usuli. Bu usul obyektlarni «sof shaklda» o‘rganish maqsadida qurilgan fikriy 

konstruksiyalardan iborat bo‘lib, u real holda uchramaydi, ammo o‘zining biron 

timsoliga ega: Masalan: geometriyada «nuqta», fizikada «absolyut qattiq jism» kabi 

va hokazo. 

Ideologiya  (grek. idia - tarz, obraz, tushuncha va ta’limot) – ijtimoiy qarashlar va 

g‘oyalar tizimi. Unga siyosiy, huquqiy, ahloqiy, falsafiy, estetik, diniy ateistik 

qarashlar kiradi. U ijtimoiy ongning bir qismi bo‘lib, ijtimoiy borliq asosida vujudga 

keladi va rivojlanadi. 

Idrok – ayrim buyum va hodisalarni yaxlit holda aks ettiruvchi psixik jarayon. 

Ijobiy mantiq – hozirgi zamon noklassik mantiq oqimi bo‘lib, fikrlash jarayonida 

inkor etish amalini qo‘llamaydi. Uning o‘rniga implikatsiya, konyunksiya, 

dizyunksiya va ekvivalentlikdan foydalanadi. 

Ijobiy va salbiy tushuncha – tushunchalarning mazmun jihatdan turlari bo‘lib, ijobiy 

tushunchada predmet o‘zida mavjud belgi orqali ifodalansa, salbiy tushuncha o‘zida 

yo‘q belgi yordamida ifodalanadi. 

Izchillik – mantiqiy tafakkurning asosiy shartlaridan biri bo‘lib, fikrlash jarayonida 

tartibni, ya’ni fikr oddiydan murakkabga qarab,yoki aksincha yuritilishini talab qiladi, 

Izchillik bilan bo‘lish – tushunchani bo‘lishning asosiy sharti bo‘lib, bo‘lish 

sakrashlarsiz, tartib bilan amalga oshsin deb ko‘rsatadi. 

Ilmiy induksiya – induktiv xulosa chiqarishning bir turi bo‘lib, bunda biror 

turkumdagi buyumlarning ayrimlarining muhim xususiyatlari, sababiy 

bog‘lanishlarini tekshirish asosida ularning hammasi to‘g‘risida xulosa chiqariladi. 

Implikatsiya (lot. implicite – uzviy bog‘langan) – mantiqda ikki oddiy hukmning 

bog‘lanishi natijasida hosil bo‘ladigan murakkab fikr. U «Agar, u holda» 

bog‘lovchilari bilan ifodalanadi. Simvolik belgisi: A → V. 

Implitsit (lot. implicite - noaniq) – predmetlarning noaniq, yashirin mazmuni ifodasi. 

Bunday yashirin  tushunchalar  tilda mustaqil ifodaga ega emas, biroq o‘sha narsa 

nazarda tutiladi, anglashadi, ular tovush ifodasiga ega bo‘lsa-da, bevosita fikrni 

bildirmaydi, balki kontekst vositasida ifodalanadi. 

Individ (lot. individuum - bo‘linmas) – ayrim bo‘linmaydigan  yakka, mustaqil 



132 

 

mavjudot. U yakka tushuncha ma’nosida ham ishlatiladi. Tushunchalarni chegaralash 

natijasida bo‘linmas yakka tushunchalarga kelamiz. Ushbu atama yakka shaxsga 

nisbatan, matematik mantiqda esa ayrim predmet, obyektlarni qisqacha ifodalash 

uchun ham ishlatiladi. 

Induktiv  isbot – isbotning alohida bir turi bo‘lib, undagi tezis umumiy hukmlardan, 

asoslar esa juz’iy hukmlardan iborat bo‘ladi. 

Induktiv mantiq – mantiqning muhim bir bo‘limi bo‘lib, unda ayrim asoslardan 

umumiy xulosalar chiqarish mexanizmi o‘rganiladi. Matematik mantiqda esa to‘liq 

bo‘lmagan axborotdan ehtimollik ko‘rinishida  ulosa chiqarishga nisbatan 

qo‘llanuvchi atama 

Induktiv xulosa chiqarish – q. induksiya. 

Induksiya (lot. inductio – juz’iydan umumiylikka) – xulosa chiqarishning asosiy usul 

va tadqiqot metodlaridan biri. Induktiv xulosa chiqarish bilimning juz’iy 

muhokamalardan (hukmlardan) umumiy mulohazalar, qoidalarga qarab harakat 

qilishidir. Uning to‘liq va to‘liqsiz induksiya turlari mavjuddir. 

Inkor modus – shartli va ayiruvchi sillogizmning inkor modusi. 

Inkor hukm – biror predmetda biror belgining mavjudligini rad etuvchi  hukm. 

Isbot – biror fikrning to‘g‘riligini amaliy tajribada ilgari chinligi tasdiqlangan boshqa 

bir to‘g‘ri fikr vositasi bilan asoslab berish. Har qanday isbot 3 qismdan iborat bo‘ladi: 

tezis, asos (argument) va isbotlash usuli (demonstratsiya). 

Isbotlash qoidalari: - isbot to‘g‘ri bo‘lishi uchun amal qilish zarur bo‘lgan 

qoidalar:Ular tezisning argumentlari va isbotlash usuli qoidalarini o‘z ichiga oladi. 

 

Y 

Yo‘ldosh o‘zgarishlar metodi – hodisalarning sababli bog‘lanishini o‘rganuvchi  

induktiv metodlardan biri bo‘lib, bu metod bo‘yicha, agar bir hodisaning yuzaga 

kelishi har safar unga yo‘ldosh bo‘lgan ikkinchi hodisani zaruran yuzaga keltirsa, 

demak bu hodisaning birinchisi ikkinchisining sababi ekanligi aniqlandi. 

K 

Katta termin - sillogizmning katta asosida joylashgan termin bo‘lib, u hulosaning  

predikatidir. 

Kategoriya – (grek. kategoria – ta’rif berish, fikr aytish) – obyektiv reallikdagi 

hodisalarning asosiy xususiyat va qonunlarini aks ettiradigan hamda davrning ilmiy-

nazariy muhitini, tafakkurning xarakterini belgilab beradigan umumiy tushunchalar. 

Formal mantiqda esa kategoriya umumlashtirishning chegarasi  hisoblanadi 

Kelib chiqmaydi -  (lot -non sequitur) – isbotdagi xatolardan biri bo‘lib, bunday xato 

yetarli asos qonunini buzish natijasida kelib chiqadi. Bu xatoning mohiyati shundan 

iboratki, tezisning isboti uchun keltirilgan asoslar to‘g‘ri, chin bo‘lsa - da, biroq u 

tezisning isboti uchun yetarli emas. Shuning uchun bu «asoslardan tezisning chinligi 

kelib chiqmaydi» deb ataladi. «Kimki ko‘p isbotlashga intilsa, u hech narsani 



133 

 

isbotlamaydi» (lot. qui nimium probat, nihil probat) – isbotdagi xatolardan bo‘lib, 

isbot jarayonida tezisning isboti uchun juda ko‘p asoslar keltirilib, bu asoslar tezisning 

isboti uchun yetarli bo‘libgina qolmay, balki ortiqcha hisoblanadi. 

Kichik termin – sillogizmning kichik asosida joylashgan tushuncha bo‘lib, u 

xulosaning subyekti bo‘lib keladi. 

Klassifikatsiya – (lot. classis – turkum, facio - bajaraman) predmetlarni muhim 

belgilariga qarab turkumlash. Bunda predmetlar bir-biriga o‘xshashligi va farqiga 

qarab sinflarga bo‘linadi hamda joylashtiriladi. U tabiiy va sun’iy, ilmiy va yordamchi 

turlarga bo‘linadi. 

Konstruktiv mantiq – hozirgi zamon matematik mantig‘ining oqimlaridan  biri bo‘lib, 

u voqelikni konstruksiya qilish asosida o‘rganadi. 

Kontrast – (fran. contracte – keskin qarama-qarshilik) – biror narsa-hodisa o‘rtasidagi 

keskin farq, qarama- qarshilik. 

Kuzatish – bevosita idrok qilish orqali narsa va hodisalarni qanday bo‘lsa, 

shundayligicha tabiiy asosda o‘rganish metodi. Kuzatish o‘zining aktivligi, maqsadga 

qaratilganligi bilan oddiy idrokdan farq qiladi. 

L 

Lemmatik xulosa – (grek. lemma - taxmin) – shartli-ayiruvchi sillogizm. 

Logitsizm – mantiqni matematika uchun hal qiluvchi deb hisobovchi oqimdir. Bu 

oqim tarafdorlari matematikani mantiq tushunchalari bilan izohlash mumkin deb 

qaraydilar. Logitsizm tarafdorlari mantiq bilan matematikani ikki fan deb emas, balki 

bir fanning rivojlanishidagi ikki bosqich deb qaraydilar. Ingliz faylasufi B. Rassel, 

nemis matematigi va faylasufi G. Fregelar logitsizmning asoschilaridir. 

Logomaxiya – (grek. logos – so‘z, maxe - bahs) so‘zning ma’nosini aniqlamasdan 

turib bahs yuritish. Terminlarning ma’nosini bilmasdan yoki aniqlamasdan turib bahs 

qilinganda ikki tomon ham haq bo‘lib chiqishi mumkin. Chunki bahslashuvchi 

tomonlar bahs mavzusi uchun bir so‘z ma’nosining boshqa-boshqa tomonlarini olgan 

bo‘lishlari mumkin. 

 

M 

Mantiq – (grek. logos – so‘z, fikr, nutq, aql) tafakkur qonunlari va shakllari haqidagi 

fan. Mantiqning predmeti tafakkurdir. 

Mantiqiy kvadrat – hukmlar o‘rtasidagi munosabatni esda saqlab qolish uchun  

foydalaniladigan ko‘rgazmali diagramma. 

Mantiqiy semantika yoki semantik mantiq – (grek. semanticas – anglatuvchi, 

bildiruvchi) – mantiqning muhim bir tarmog‘i bo‘lib, tushuncha, hukmda ifodalangan 

so‘zlar ma’nosini o‘rganadi. 

Mantiqiy xato – tushuncha, hukm, xulosa chiqarish, isbotlash jarayonida tafakkur 

qonuni va shakllarini buzish natijasida kelib chiqadigan xato. 

Mantiqiy qarama-qarshilik – fikrlash jarayonida Nozidlik qonunini buzish natijasida 



134 

 

kelib chiqadigan chalkash muhokama. 

Mantiqiy qonunlar – to‘g‘ri tafakkur qonunlari. 

Mantiq qonunlari – inson tafakkuriga xos qonunlar. Mantiq qonunlari obyektiv 

olamning inson ongidagi in’ikosidir. Formal mantiqning to‘rtta asosiy qonuni bor: 

ayniyat, nozidlik, uchinchisi istisno, yetarli asos qonunlari. Bu qonunlar to‘g‘ri 

fikrlashning zaruriy shartidir. 

Matematik mantiq – matematikaning bir yo‘nalishi bo‘lib, u fikrlash  jarayonini 

o‘rganishga matematik metodni qo‘llaydi. Matematik mantiq formal mantiq 

rivojining yangi bosqichi bo‘lib, u an’anaviy mantiqdan so‘ng mustaqil soha bo‘lib 

maydonga keldi. 

Modus (lot. modus – usul, o‘lchov) formal mantiqda sillogizm figuralaridagi 

hukmlarning miqdor va sifat jihatdan birlashgan turlari.  

Murakkab hukm – mantiqiy  bog‘lovchilar orqali bog‘langan ikki va undan ortiq 

oddiy qat’iy hukmlardan tashkil topgan hukm. Murakkab hukmlar ayiruvchi, 

birlashtiruvchi, shartli va ekvivalent    bo‘ladi. 

Muhim belgi – predmet va hodisalar mavjudligi uchun zarur bo‘lgan belgi. 

Mantiqiy kvadrat – hukmlar o‘rtasidagi munosabatni esda saqlab qolish uchun  

yaratilgan ko‘rgazmali diagramma 

 

N 

Natija – asosdan zaruriy ravishda kelib chiqadigan fikr. Shartli hukm qismlaridan biri: 

shartli aytilgan qism asos, shart asosida vujudga keladigan qism natijadir. Bir necha 

hukmdan chiqarilgan xulosa ham natija deyiladi. 

Nego – lot. «inkor qilaman» degan so‘z bo‘lib, birinchi unli harfi (YE), inkor 

hukmning, ikkinchi unli harfi esa (O) juz’iy inkor hukmining simvolik ifodasi. 

Neologizm (grek. neos – yangi, logos - so‘z)  tilda paydo bo‘lgan yangi so‘zlarning. 

Bu so‘zlar inson amaliy faoliyati, ilmiy bilimlarining rivojlanishi asosida paydo 

bo‘ladi. 

Nom – predmet, hodisa, jarayonlarning tildagi ifodasi. Nom yakka  predmetlarni 

(Toshkent, Aal- Xorazmiy), bir guruh predmetlarni (xalq, o‘rmon), hodisa va 

jarayonlarni (tinchlik, sezgi) aks ettirishi mumkin. Nom problemasi bilan mantiq 

fanidada G. Frege batafsil shug‘ullangan. 

Nominal ta’rif – (lot. definitio nominalis) – tushunchada ifodalangan so‘zning 

ma’nosini aniqlash. Nominal chetdan kirgan so‘zlarning ma’nosini aniqlash, ilmiy 

aylanmaga yangi terminlar kiritish uchun ham ishlatiladi. 

Nomuhim belgi – predmetning mavjudligi uchun zarur bo‘lmagan belgi. 

Non causa pro causa – (lot. uning so‘zma-so‘z tarjimasi: “Sababdan emas, sabab 

uchun” demakdir). Bu “Ketma-ket kelgan narsalarning barchasi sabab  va oqibat 

bo‘ladi” degan xatoning lotincha nomi. Masalan: kun tundan keyin keladi. Lekin 

bundan tun kunning sababi ekan degan ma’no aslo kelib chiqmaydi. 



135 

 

  

O 

O – lotincha «Nego» (inkor qilaman) so‘zining ikkinchi unli harfi bo‘lib, u juz’iy 

inkor hukmni simvolik tarzda ifodalaydi. 

Obyekt (lot. objectum - predmet) – ayni paytda ongimizdan tashqarida, unga bog‘liq 

bo‘lmagan, bizning ongimiz predmeti bo‘lgan narsa va hodisalar. 

Obyektiv mantiq – ongimizdan tashqarida bo‘lgan reallikning rivojlanishi, aloqasi, 

munosabati. Subyektiv mantiq ana shu obyektiv olamning inson ongidagi in’ikosidir. 

Obyektiv reallik – inson ongidan tashqarida turuvchi tabiat, jamiyat, butun  moddiy 

dunyo va uning turli tomonlari, insonning o‘zi, anglash qobiliyati, uning tabiat va 

boshqa odamlar bilan munosabati. 

Obyektiv haqiqat – bilimlarimizning ongimizdan tashqarida mavjud bo‘lgan 

mazmuni uning voqealikka mos, adekvat kelishidir. Haqiqatning mazmuni esa  

ongimizga bog‘liq bo‘lmagan holda mavjuddir. 

Oddiy hukm – bir subyekt va predikatdan iborat bo‘lgan hukm. 

Ommaviy induksiya – to‘liqsiz induksiyaning bir turi bo‘lib, u oddiy kuzatish yo‘li 

bilan kundalik hayot tajribasi asosida chiqarilgan xulosalardir. Bu induksiya turida 

narsalarning ichki mohiyati asosida emas, balki bevosita ko‘zga tashlanib turgan 

belgilar asosida hosil qilinadi. Shuning uchun u zid hollar uchramagan taqdirdagina 

to‘g‘ri bo‘ladi. 

Omonimlar – shaklan bir xil, ammo mazmunan bir necha tushunchani ifodalovchi 

so‘zlar. 

Operator – simvol yoki simvollar kombinatsiyasi bo‘lib, u mantiqiy shakl hosil qilish 

uchun ishlatiladi. 

Ostensiv ta’riflash –(lot.ostendere - ko‘rsatmoq) -predmetni bevosita ko‘rsatish orqali 

ta’riflash. 

 

P 

R -  (lot. prayedicatum) – “kesim” so‘zining birinchi unli harfi bo‘lib, u hukm 

predikatining simvolik ifodasidir. Sillogizm xulosaning predikati bo‘lib kelgani 

uchun katta termin ham R harfi bilan belgilanadi. 

Paradoks (grek. para – qarshi va doxa - fikr) – kutilmagan, odatdan tashqari ajoyib 

fikr bo‘lib, ma’lum hukmron va kundalik  fikrlarga, hatto rosmana fikrga qarama-

qarshi bo‘lgan mulohazadir. Formal  mantiqda bir-biriga qarama-qarshi bo‘lgan ikki 

xulosa bo‘lib,    ularning har ikkalasi chin (to‘g‘ri) yoki xato  deb qaraladigan fikrga 

paradoks deyiladi. 

Predikat (lot. prayedicatum - kesim) – hukmda predmetga xos belgini ifodalaydi. 

Predmetdagi belgini mantiqiy bog‘lovchilar orqali tasdiq yoki inkor shaklida 

ko‘rsatadi. 

Petitio principii (lot.) – tezisning isboti uchun keltirilgan asos to‘g‘ri, chin, yetarli 



136 

 

bo‘lsa-da, uning isboti uchun yana qo‘shimcha dalillar keltirish asosida kelib 

chiqadigan xatoning lotincha nomi bo‘lib, “asosni oshirib yuborish” xatosi deb 

ataladi. 

Ponendo tollens – (lot.) – ayiruvchi-qat’iy sillogizmning «tasdiqlash yo‘li     bilan 

inkor qilish» modusining lotincha nomi. 

Ponens (lot.) – shartli sillogizmning “tasdiq” modusining lotincha nomi. 

 

R 

 

R (lot. relatio) – munosabat so‘zining birinchi harfi bo‘lib, hukmlar o‘rtasidagi 

munosabatning simvolik ifodasidir. Hukmlar o‘rtasidagi munosabatning formulasi 

quyidagicha: a R b (a va b hukmi o‘rtasida R munosabat bor deb o‘qiladi). 

Raddiya – biror tezisning noto‘g‘riligi yoki asossizligini isbotlaydigan 

mantiqiy usul. 

Ratsionalizm  (lot. rationalis - aqliy) – bilish nazariyasida aqlni haqiqiy 

bilimning birdan bir manbai deb hisoblovchi oqim. 

 

S 

S (lot. subjectum) – subyekt so‘zning birinchi harfi bo‘lib, u hukmdagi mantiqiy 

eganing simvolik ifodasidir. Sillogizmda xulosa subyekti kichik termin ham S harfi 

bilan ifodalanadi. 

Sabab va oqibat –(lot. causa - sabab) – boshqa bir hodisani zaruran vujudga 

keltiruvchi sabab natijasida yuzaga kelgan boshqa hodisa oqibat deb ataladi. 

Signal – (lot. signum - belgi) – biron-bir  ma’lumot beruvchi shartli belgi. 

Sillogizm - (grek. sullogismos – hisoblab chiqarmoq) – hulosa chiqarishning deduktiv 

usuli bo‘lib, unda ikki qat’iy hukmdan yangi bir qat’iy hukm – xulosa hosil qilinadi. 

Bunda o‘rta termin asoslarni mantiqan bog‘laydi, kichik va katta terminlar bog‘lanib, 

xulosa hosil qiladi. 

Sillogizm aksiomasi – «Buyumlarning butun turkumi to‘g‘risida tasdiq fikr aytilsa, 

shu turkumdagi ayrim bir bo‘lak to‘g‘risida ham tasdiq (yoki inkor) aytiladi». 

Sillogizm tarkibi  - ikki asos, xulosa, uch termindan iborat.  

Sillogizm figurasi – o‘rta termin joyini almashtirish yo‘li bilan sillogizmning turli 

shakllarini hosil qilishdan iborat bo‘lgan mantiqiy usul. O‘rta termin o‘rnini 

almashtirish yo‘li bilan to‘rt xil figura hosil bo‘ladi. 

Simvolika – ma’lum obyekt, shuningdek, fikr, g‘oya, hissiyotni ifoda etuvchi belgilar 

sistemasi. 

Simvolik mantiq – ma’lum fikr va uning shakllari, munosabati, termin, predikat va 

subyektlarining yolg‘on yoki chinligi, mantiqiy  funksiyalarini belgilar sistemasi 

bilan ifodalab o‘rgananuvchi ta’limot. U simvolik tarzda quyidagicha ifodalanadi: 

1. Propozitsional o‘zgaruvchilar: p, q, r. 



137 

 

2. Mantiqiy bog‘lovchilar: 

 - konyunksiya (va) 

v – dizyunksiya (yoki) 
.

V  – qat’iy dizyunksiya 

→ - implikatsiya (agar ... u xolda) 

 - inkor (yo‘q, to‘g‘ri emas) 

 - ekvivalentlik (tenglik) 

3.  – umumiylik kvantori 

 - mavjudlik kvantori 

4. Texnik belgilari: ( ( so‘l qavs,     ) (  o‘ng qavs va b. 

Sorit – murakkab sillogizmning turi bo‘lib, oldingi asosning predikati keyingi 

asosning subyekti bo‘lib boraveradi. Hulosada esa birinchi asosning subyekti oxirgi 

asosning predikati bo‘lib chiqadi. 

Sofizm – (grek. sophisma – o‘ylab chiqarilgan, mug‘ambirlik) – mantiq qonuni va 

qoidalarini bilib turib, ularni qasddan buzish. Sofistlar fikrni shakl jihatidan to‘g‘ri 

deb qarasalar-da, fikrlashdagi xatoni haqiqat, chin deb qaraydilar. Ular ko‘pincha 

so‘zlarning ko‘p ma’noligidan foydalanib, nisbiylikni mutloqlashtiradilar. Biroq 

sofistlar, qadimgi Gretsiyada dialektikani rivojlantirishda «so‘z ustasi» o‘qituvchilari 

sifatida katta rol o‘ynagan. 

Subyekt  (lot. subjectum) – hukmning mantiqiy egasi bo‘lib, fikr qaratilgan buyumni 

bildiradi. Falsafada dunyoni biluvchi shaxs ma’nosida ham ishlatiladi.  

Sxolastika (grek. schole – maktab, lot. scholasticus - maktabiy) – hayotdan ajralgan, 

predmetsiz, havoyi, ma’nosiz fikrlash. O‘rta asrlarda diniy-falsafiy ta’limot sxolastika 

deb atalgan. 

 

T 

Tafakkur – voqelikni abstraktlashtirishi va umumlashtirib bilishdan iborat bo‘lgan 

insonning aqliy, nazariy faoliyati. 

Tafakkur shakllari – obyektiv olamdagi eng umumiy jarayonlarning aks etishi asosida 

paydo bo‘lgan amaliy fikrlashning tuzilishi. U tushuncha, hukm, xulosa chiqarishdan 

iborat bo‘ladi. 

Tafovut metodi – hodisalarning sababli bog‘lanishini tekshiruvchi induktiv 

metodlardan biri. U quyidagicha ifodalanadi: agar hodisa bir holda yuz bersa – yu, 

ikkinchi holda tafovut qilsa, demak, xuddi shu holatning o‘zi hodisaning sababidir.  

Taqqoslash – buyum va hodisalarning o‘xshashli va farqli tomonlarini  aniqlashga 

qaratilgan mantiqiy usul. 

Ta’riflash –  tushunchalarning mazmuni ochib beruvchi ta’rif ikki asosiy qismdan: 

aniqlovchi va ta’riflovchi tushunchalardan iborat bo‘ladi. 

Ta’riflashga o‘xshash mantiqiy usullar –1) ko‘rsatish; 2) tasvirlash; 3) tavsiflash; 4) 



138 

 

o‘xshatish; 5) tafovutlash; 6) taqqoslash, misol keltirib tushuntirish. 

Tezis (grek. thesis – holat, tasdiq) – chinligi isbotlanishi lozim bo‘lgan fikr. 

Termin (lot. terminus – oxiri, chegara) – I. So‘z va so‘zlar birikmasi: masalan,  

«arxitektura», «atom» terminlari. Belgilar va ularning birligi ham termin bo‘lishi 

mumkin. Termin odatda tushunchaning aniq qat’iy nomi ma’nosida ishlatiladi.  

II. Hukm va sillogizmda ishtiroq etgan tushunchalar termin deb ataladi. Hukmda 

subyekt (S), predikat (R) terminlari bor. Sillogizmda katta (R), o‘rta (M), kichik (S) 

terminlar mavjud. 

Traditsion mantiq – Arastuning mantiqiy ta’limotiga asoslanadi. Arastu sillogizm 

nazariyasiga asos soldi va xulosa chiqarishning deduktiv metodini ishlab chiqdi. 

Ingliz faylasufi F. Bekon (1561 – 1626 yillar) esa induktiv metodni ishlab chiqadi. 

Shunday qilib traditsion mantiq vujudga kelgan. Trixotomiya (grek. triha – uchga, 

toma - maydalash) – tushunchalar hajmini uchga bo‘lish. Matematik mantiq va 

aksiomatik nazariyada to‘plamning trixotomik aksiomasi mavjud. 

To‘liq induksiya – induktiv hulosa chiqarishning turi bo‘lib, bunda ma’lum bir 

hodisaning barcha hollarini to‘la ravishda o‘z ichiga oladigan asoslardan umumiy 

hulosa chiqariladi.  

To‘liqsiz induksiya – induktiv xulosaning bir turi bo‘lib, u tekshiriladigan hodisani 

emas, balki ayrim hollarinigina o‘z ichiga oladi va ayrim predmetlarni ifodalagan 

asoslardan xulosa chiqaradi. 

Tushuncha – predmetlarning umumiy va muhim belgilarini aks ettiruvchi tafakkur 

shakli. 

Tushunchalarning asosiy turlari – tushunchalar hajmiga va mazmuniga ko‘ra turlarga 

bo‘linadi. Hajmiga ko‘ra yakka, umumiy, bo‘sh, to‘plovchi va ayiruvchi tushunchalar 

mavjud. Mazmuniga ko‘ra esa: konkret va abstrakt, nisbatdosh va nisbatsiz, musbat 

va manfiy tushunchalar mavjud. 

Tushunchalarni bo‘lish - tushunchalar hajmini qism (tur) larga ajratish yo‘li bilan 

aniqlovchi mantiqiy usul.  

Terminum major (lot.) – katta termin 

Terminum medius (lot.) – o‘rta termin 

Terminum minor (lot.) – kichik termin 

Terminum non datur (lot.) – uchinchisi kerak emas (uchinchisi mustasno qonunining 

lotincha nomi).               

 

U 

Uchinchisi istisno qonuni -  Bir – biriga zid bo‘lgan ikki fikrdan biri hamisha to‘g‘ri 

(chin) bo‘lib, ikkinchisi xatodir, uchinchisi bo‘lishi mumkin emas. Uning formulasi: 

A v( A.     Formulaning o‘qilishi: A yoki A emas   

 

F 



139 

 

F – lotincha – falsitus – xato (yolg‘on) so‘zining birinchi harfi bo‘lib, u matematik 

mantiqda xato aytilgan fikrni ifodalovchi simvol. 

Formallashtirish – ma’lum obyektning mazmunini uning shakli orqali ifodalovchi 

ilmiy bilish metodi 

Formallashgan til -  formal mantiqda ishlatiladigan sun’iy til. U belgilar sistemasidan 

iborat bo‘lib, bu sistemalar ma’noni aniq va to‘liq ifodalash uchun ishlatiladi. Gap 

tilda mustaqil semantik ma’noga ega va tugal fikrni anglatadi, to‘liq til belgisini 

ifodalaydi.  

Predikatlar mantig‘i tilining simvolik ifodasi quyidagicha: 

1) a, v, s, ... – yakka, atoqli yoki tavsifiy predmetlarning nomi ifodalangan simvollar 

– predmetli o‘zgarmas (konstant) deb ataladi. 

2) x, u, z, ... – predmetlarning umumiy nomini ifodalovchi simvollar predmetli 

o‘zgaruvchanlik deb ataladi. 

3) R1, Q1, R1, R2, Q2, R2, ... Rn, Qn, Rn, ... – predikorlarni ifodalovchi simvollar 

(indekslar predikatlar joyini ko‘satadi: 1 – bir joyli; 2 – ikki joyli; n – ko‘p joyli) 

ularni predikat o‘zgaruvchanligi deyiladi.  

4) R, q, r, ... propozitsion o‘zgaruvchanlik – gapning ifodalanishini bildiruvchi 

simvollar. 

5) (, ( - fikrlarning miqdoriy harakteristikasini ifodalovchi simvollar – kvantor deb 

ataladi. (( - umumiylik kvantori: «hamma», «har qanday», «hamma vaqt» kabilarda 

ifodalanadi. ( - mavjudlik kvantori: «ba’zi», «bo‘ladi», «uchraydi», «mavjud» 

kabilarda ifodalanadi). 

6) Mantiqiy bog‘lovchilar:  

konyunkatsiya (birlashtiruvchi) - ((a^b); 

dizyunksiya (ayiruvchi) -v (avb); 

implikatsiya (agar ... u holda) → (a→b); 

ekvivalent (tenglik) ≈ (a≡v); 

Inkor – ( (( a). 

Formula – (lot. formula – shakl, qoida) – ma’lum belgilar yordamida fikrlash 

jarayonining qonun va qoidalarini izchil ravishda qisqa bayon etishdir. Formula 

fikrlash jarayoni to‘g‘risida aniq ma’lumot beradi. Mantiq fanida formulalar juda ko‘p 

qo‘llaniladi.  

 

E 

Evristika (grek. heuricko - topish) – yangilikni izlash qonuniyati bilan 

shug‘ullanadigan fan sohasi bo‘lib, u yoki bu muhim muammoni hal qilishning qulay 

tomonlarini izlash bilan shug‘ullanadi. 

Ezop tili – metafora va turli obrazlar, kinoya va qochirmalar orqali achchiq haqiqatni 

aytish (qadimgi Gretsiyada yashagan filosof Ezop nomi bilan bog‘liq  termin). 



140 

 

VII. ADABIYOTLAR ROʻYXATI 

I. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining asarlari 

1. Mirziyoyev Sh.M. Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalqimiz bilan 

birga quramiz. – T.: “O‘zbekiston”, 2017. – 488 b. 

2. Mirziyoyev Sh.M. Milliy taraqqiyot yo‘ limizni qatʼiyat bilan davom ettirib, 

yangi bosqichga ko‘ taramiz. 1-jild. – T.: “O‘zbekiston”, 2017. – 592 b. 

3. Mirziyoyev Sh.M. Xalqimizning roziligi bizning faoliyatimizga berilgan eng 

oliy bahodir. 2-jild. T.: “O‘zbekiston”, 2018. – 507 b. 

4. Mirziyoyev Sh.M. Niyati ulug‘ xalqning ishi ham ulug‘, hayoti yorug‘ va 

kelajagi farovon bo‘ ladi. 3-jild.– T.: “O‘zbekiston”, 2019. – 400 b. 

5. Mirziyoyev Sh.M. Milliy tiklanishdan – milliy yuksalish sari. 4-jild.– T.: 

“O‘zbekiston”, 2020. – 400 b. 

II. Normativ-huquqiy hujjatlar 

1. O‘zbekiston Respublikasining Konstitutsiyasi. – T.: O‘zbekiston, 2023.  

2. O‘zbekiston Respublikasining 2020-yil 23-sentabrda qabul qilingan “Ta’lim 

to‘g‘risida”gi Qonuni.  

3. O‘zbekiston Respublikasining “Korrupsiyaga qarshi kurashish to‘g‘risida”gi 

Qonuni. 

4. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2015-yil 12-iyundagi “Oliy ta’lim 

muassasalarining rahbar va pedagog kadrlarini qayta tayyorlash va malakasini 

oshirish tizimini yanada takomillashtirish to‘g‘risida”gi PF-4732-sonli Farmoni. 

5. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2019-yil 27-maydagi “O‘zbekiston 

Respublikasida korrupsiyaga qarshi kurashish tizimini yanada takomillashtirish 

chora-tadbirlari to‘g‘risida”gi PF-5729-son Farmoni. 

6. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2019-yil 27-avgustdagi “Oliy 

ta’lim muassasalari rahbar va pedagog kadrlarining uzluksiz malakasini oshirish 

tizimini joriy etish to‘g‘risida”gi PF-5789-sonli Farmoni. 

7. O‘zbekiston Respublikasi Vazirlar Mahkamasining 2019-yil 23-sentabrdagi 

“Oliy ta’lim muassasalari rahbar va pedagog kadrlarining malakasini oshirish 

tizimini yanada takomillashtirish bo‘yicha qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risida”gi 

797-sonli Qarori. 

8. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2019-yil 8-oktabrdagi 

“O‘zbekiston Respublikasi oliy ta’lim tizimini 2030-yilgacha rivojlantirish 

konsepsiyasini tasdiqlash to‘g‘risida”gi PF-5847- sonli Farmoni. 

9. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2020-yil 29-oktabr “Ilm-fanni 

2030 yilgacha rivojlantirish konsepsiyasini tasdiqlash to‘g‘risida”gi PF-6097-sonli 

Farmoni. 

10. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2021-yil 17-fevraldagi “Sun’iy 

intellekt texnologiyalarini jadal joriy etish uchun shart-sharoitlar yaratish chora-

tadbirlari to‘g‘risida”gi PQ-4996-son Qarori. 

11. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2022-yil 28-yanvardagi “2022-

2026 yillarga mo‘ljallangan Yangi O‘zbekistonning taraqqiyot strategiyasi 



141 

 

to‘g‘risida”gi PF-60-son Farmoni.  

12. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2023-yil 25-yanvardagi 

“Respublika ijro etuvchi hokimiyat organlari faoliyatini samarali yo‘lga qo‘yishga 

doir birinchi navbatdagi tashkiliy chora-tadbirlar to‘g‘risida”gi  PF-14-sonli 

Farmoni. 

13. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2023-yil 11-sentabrdagi 

““O‘zbekiston -  2030” strategiyasi to‘g‘risida”gi PF-158-son Farmoni. 

14. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining 2024-yil 21-iyundagi “Aholi va 

davlat xizmatchilarining korrupsiyaga qarshi kurashish sohasidagi bilimlarini 

uzluksiz oshirish tizimini joriy qilish chora-tadbirlari to‘g‘risida” PQ-228-son 

Qarori. 

III. Maxsus adabiyotlar 

1. Oliy ta’limning meyoriy - huquqiy xujjatlari to‘plami. -Т., 2013.  

2. B.I.Ismailov, I.I.Nasriyev Korrupsiyaga qarshi kurashish bo‘yicha idoraviy 

chora-tadbirlarning samaradorligini oshirish masalalari//O‘quv-uslubiy qo‘llanma. -

T.:O‘zbekiston Respublikasi Bosh prokuraturasi Akademiyasi, O‘zbekiston 

Respublikasi Sudyalar oliy kengashi. Sudyalar oliy maktabi, 2020.-272 b. 

3. Юсуфжанов О., Усманова С. Зарубежный опыт противодействия 

коррупции. // -Т.: Адвокат, 2016. №5 - 59-62б. 

4. O‘rinov V. O‘zbekiston Respublikasi oliy ta’lim muassasalarida ECTS kredit-

modul tizimi: asosiy tushunchalar va qoidalar. O‘quv qo‘llanma. Nyu Bransvik 

Universiteti, 2020. 

5. Тhе European Higher Education Area. - Joint Declaration of the Ministers of 

Education. - Bologna, 1999, 19 June. 

6. Shaping our Own Future in the European Higher Education Area // 

Convention of European Higher Education Institutions. - Salamanca, 2001, 29-30 

march. 

7. Виртуальная реальность как новая исследовательская и образовательная 

среда. Церфуз Д.н. и др. // ЖУРНАЛ Научно-аналитический журнал «Вестник 

Санкт-Петербургского университета Государственной противопожарной 

службы МЧС России», 2015. – с.185-197.   

8. Ibraymov A.YE. Masofaviy o‘qitishning didaktik tizimi. Metodik qo‘llanma. 

– T.: “Lesson press”, 2020. -112 b. 

9. Игнатова Н. Ю. Образование в цифровую эпоху: монография. М-во 

образования и науки РФ. – Нижний Тагил: НТИ (филиал) УрФУ, 2017. – 128 

с. http://elar.urfu.ru/bitstream/10995/54216/1/978-5-9544-0083-0_2017.pdf 

10. Кирьякова А.В, Ольховая Т.А., Михайлова Н.В., Запорожко В.В. 

Интернет-технологии на базе LMS Moodle в компетентностно-

ориентированном образовании: учебно-методическое пособие / А.В. 

Кирьякова, Т.А. Ольховая, Н.В. Михайлова, В.В. Запорожко; Оренбургский 

гос. ун-т. – Оренбург: ОГУ, 2011. – 116 с. 

http://www.osu.ru/docs/fpkp/kiryakova_internet_technologies.pdf 

11. Кононюк А.Е. Облачные вычисления. – Киев, 2018. – 621 с. 

12. Oliy ta’lim tizimini raqamli avlodga moslashtirish konsepsiyasi. Yevropa 

Ittifoqi Erasmus+ dasturining ko‘magida. https://hiedtec.ecs.uni-

ruse.bg/pimages/34/3._UZBEKISTAN-CONCEPT-UZ.pdf 

https://cyberleninka.ru/journal/n/nauchno-analiticheskiy-zhurnal-vestnik-sankt-peterburgskogo-universiteta-gosudarstvennoy-protivopozharnoy-sluzhby-mchs-rossii
https://cyberleninka.ru/journal/n/nauchno-analiticheskiy-zhurnal-vestnik-sankt-peterburgskogo-universiteta-gosudarstvennoy-protivopozharnoy-sluzhby-mchs-rossii
https://cyberleninka.ru/journal/n/nauchno-analiticheskiy-zhurnal-vestnik-sankt-peterburgskogo-universiteta-gosudarstvennoy-protivopozharnoy-sluzhby-mchs-rossii
http://elar.urfu.ru/bitstream/10995/54216/1/978-5-9544-0083-0_2017.pdf
http://www.osu.ru/docs/fpkp/kiryakova_internet_technologies.pdf
https://hiedtec.ecs.uni-ruse.bg/pimages/34/3._UZBEKISTAN-CONCEPT-UZ.pdf
https://hiedtec.ecs.uni-ruse.bg/pimages/34/3._UZBEKISTAN-CONCEPT-UZ.pdf


142 

 

13. Эmelyanova O. A. Ta’limda bulutli texnologiyalardan foydalanish // Yosh 

olim. - 2014. - № 3. - S. 907-909. 

14. Moodle LMS tizimida masofaviy  kurslar yaratish. O‘quv-uslubiy 

qo‘llanma. – T.: Toshkent farmatsevtika instituti, 2017.  

15. M.Xurramov. Oliy ta’lim muassasalari faoliyatiga sun’iy intellekt 

texnologiyasini joriy etish [Matn]: metodik qo‘llanma / M.Xurramov. 

K.Xalmuratova. – T.: “Yetakchi nashriyoti”, 2024. – 28 b. 

16. Тенденци и развития высшего образования в мире и в Росии. 

Аналитический доклад-дайджест. - М., 2021.- 198 с. 

17. A.S. Zikriyoyev. Dunyo universitetlari reytingidagi tadqiqotchi olimlar 

orasida o‘zingizni kashf qiling. -T.: Navro‘z,2020. ISBN.9789943659285 

18. Sherzod Mustafakulov, Aziz Zikriyoev, Dilnoza Allanazarova, Tokhir 

Khasanov, Sokhibmalik Khomidov. Explore Yourself Among World – Class 

Researchers. Grand OLEditor, Tashkent 2019, ISBN: 8175 25766-0. 

19. Ackoff, Russell L., Scientific Method, New York: John Wiley & Sons, 1962. 

20. Barzun, Jacques & Graff. F. (1990). The Modern Researcher, Harcourt, 

Brace Publication: New York. 

21. Muslimov N.A va boshqalar. Innovatsion ta’lim texnologiyalari. O‘quv-

metodik qo‘llanma. – T.: “Sano-standart”, 2015. – 208 b. 

22. Muslimov N.A va boshqalar. Pedagogik kompetentlik va kreativ asoslari. 

O‘quv-metodik qo‘llanma. – T.: “Sano-standart”, 2015. – 120 b. 

23. Печеркина, А. А. Развитие профессиональной компетентности 

педагога: теория и практика [Текст] : монография / А. А. Печеркина, Э. Э. 

Сыманюк, Е. Л. Умникова : Урал. гос. пед. ун-т. – Екатеринбург : [б.и.], 2011. 

– 233 с. 

24. О.С. Фролова. Формирование инновационной компетенции педагога в 

процессе внутришкольного повышения квалификации. Дисс.к.п.н. Воронеж 

2018.  

25. Компетенции педагога XXI века [Электронный ресурс]: сб. материалов 

респ. конференции (Минск, 25 нояб. 2021 г.) / М-во образования Респ. 

Беларусь, ГУО «Акад. последиплом. образования», ОО «Белорус. пед. о-во». – 

Минск: АПО, 2021.  

26. Ishmuhamedov R.J., M.Mirsoliyeva. O‘quv jarayonida innovatsion ta’lim 

texnologiyalari. – T.: «Fan va texnologiya», 2017, 60 b.  

27. Ishmuhamedov R, Mirsoliyeva M, Akramov A. Rahbarning innovatsion 

faoliyati. – T.: “Fan va texnologiyalar”, 2019.- 68 b.  

28. Коджаспирова Г.М. Педагогика в схемах, таблицах и опорных  

конспектах./  -М.:Айрис-пресс, 2016.  

29. Натанзон Э. Ш. Приемы педагогического воздействия.-М, 2012.-202 с.  

30. Сергеев И.С. Основы педагогической деятельности: Учебное пособие. 

– СПб.: Питер, 2014. 

31. Mamashokirov S. Tahriri ostida. Falsafa. -T.: Sharq, 2005. 

32. Steve Taylor “Destination” Vocabulary and grammar”, Macmillan 2010. 

33. A.Mamanov. Milliy mentalitet: xususiyatlar va omillar, S.: «Zarafshon» - 

2015.-155 b. 



143 

 

34. Abdulla Sher. Axloqshunoslik / Darslik. -Toshkent: O‘zbekiston faylasuflari 

milliy jamiyati, 2010 y. 

35. Abdulla Sher. Estetika. / Darslik. -Toshkent: O‘zbekiston, 2015 y. 

36. Abu Nasr Forobiy. Fozil odamlar shaxri.-T.:Yangi asr avlodi, 2016.-318 6 

37. Асекретов О.К., Борисов Б.А., Бугакова Н.Й. и др. Современные 

образовательние технологии: педагогика и психология: монография. – 

Новосибирск: Издателсьтво СРНС, 2015. – 318 с. 

http://science.vvsu.ru/files/5040BC65-273B-44BB-98C4-CB5092BE4460.pdf 

38. B.Husanov. Boshqaruv etikasi. O‘quv qo‘llanma. T.: Universitet. O‘zMU, 

2017. 

39. Белогуров А.Й. Модернизация процесса подготовки педагога в 

контексте инновационного развития общества: Монография. — M.: MAKS 

Press, 2016. — 116 s. ISBN 978-5-317-05412-0. 

40. Bozarov D. Sinergetik paradigma. -T.: Tafakkur, 2010. -1606. 

41. Gulobod Qudratulloh qizi, R.Ishmuhamedov, M.Normuhammedova. 

An’anaviy va noan’anaviy ta’lim. – Samarqand: “Imom Buxoriy xalqaro  ilmiy-

tadqiqot markazi” nashriyoti, 2019. 312 b. 

42. J.Rumiy. Ichingdagi ichingdadur.-T.: Yangi asr avlodi, 2016.-272 b. 

43. Ibraymov A.YE. Masofaviy o‘qitishning didaktik tizimi. metodik qo‘llanma/ 

tuzuvchi. A.YE. Ibraymov. – Toshkent: “Lesson press”, 2020. 112 bet. 

44. Игнатова Н. Й. Образование в цифровую эпоху: монография. М-во 

образования и науки РФ. – Нижний Тагил: НТИ (филиал) УрФУ, 2017.–128 с.  

45. Izzetova E., Pulatova D. Filosofiya. -T.: Sharkshunoslik, 2012. 340-6 

46. Ishmuhamedov R.J., M.Mirsoliyeva. O‘quv jarayonida innovatsion ta’lim 

texnologiyalari. – T.: «Fan va texnologiya», 2014. 60 b. 

47. L.A.Muhammadjonova, D.O.Ortiqova, F.A.Abidjanova, G.K.Masharipova. 

Professional etika va etiket.Darslik. - T.: "Adabiyot uchqunlari" 2018 y.  

48. L.Muhammadjonova, F.Abidjanova Etiket. O‘quv qo‘llanma. T.: 

Universitet. O‘zMU, 2018 y. 

49. М. Каххарова, Н Агзамова. Этика Учебное пособие. Ризограф имени 

Низами. 2018 г. 

50. Muslimov N.A va boshqalar. Innovatsion ta’lim texnologiyalari. O‘quv-

metodik qo‘llanma. – T.: “Sano-standart”, 2015. – 208 b. 

51. Muhammadjonova L. Davlat xizmatchisi etikasi va imidji. O‘quv qo‘llanma 

- T.: Universitet, 2017. 

IV. Elektron ta’lim resurslari 

1. www.edu.uz. 

2. www.aci.uz. 

3. www.ictcouncil.gov.uz. 

4. www.lib.bimm.uz 

5. www. Ziyonet. Uz 

6. www.sciencedirect.com 

7. www.acs.org 

8. www.nature.com 

9. http://www.kornienko-ev.ru/BCYD/index.html. 

http://www.edu.uz/
http://www.aci.uz/
http://www.sciencedirect.com/
http://www.acs.org/
http://www.nature.com/
http://www.kornienko-ev.ru/BCYD/index.html

